
Anthropologie et musiques en Algérie et au Maghreb

Depuis environ un siècle maintenant, on peut dire que la musique algérienne, comme peut-
être celle d ‘autres pays du Monde arabe, se réclame de deux sources qui se traduisent par 
la notion de musique savante et par celle, plus vague, de musique non-savante appelée 
communément musique populaire. Toutes les formes oscillent entre ces deux polarités. 
Certaines d’entre elles constituent des types déterminés et constants dans le continuum 
historique général des pratiques musicales. Ainsi, les variantes qui proviennent de ces types 
semblent se transformer en de nouvelles modalités et tentent de satisfaire à de nouvelles 
exigences tant structurelles qu’esthétiques. Pour ce faire, des formes hybrides vont émerger 
et permettre aux formes syncrétiques issues des traditions savantes et populaires de se 
réaliser dans une sorte de continuité qui respecte certaines composantes culturelles sans 
jamais s’inscrire véritablement dans la rupture. C’est le cas du chaabi algérien, du asri, 
(chanson dite moderne dont l’essor remonte aux années 1940), du raï (musique régionale 
qui a fait éclater ses frontières régionales depuis près de quarante ans), pour ne prendre 
comme exemple que la réalité algérienne. On voit que cela implique nécessairement des 
usages plus libres, comme entre autres, l’adoption d’instruments étrangers, la pratique de 
l’harmonie tonale ou modale, ou encore l’émergence de nouvelles thématiques tant 
musicales que poétiques. 

Mais, même si cela devient très visible, il restera à considérer l’ensemble des musiques qui 
participent des pratiques liées à des rituels sociaux, domaines privilégiés de l’anthropologie. 
Il s’agira en outre de montrer en quoi la musique entre aujourd’hui de plain-pied dans les 
thèmes majeurs de l’anthropologie. Elle constitue en effet un lien entre anthropologie et 
musicologie, bien que pouvant être considérée pour elle-même en tant qu’objet 
d’anthropologie. La différence peut en être démontrée si tant est que l’on opte pour un 
regard ouvert. Cette musique « dans la culture » doit être étudiée non seulement à partir de 
« comportements sociaux spécifiques », mais son étude ne peut se départir des systèmes 
de valeurs et de croyances dans lesquels ses acteurs l’inscrivent. La réalité aujourd’hui est 
que, sur le thème « Musique et anthropologie », les ethnomusicologues ont beaucoup 
avancé. Dans le cadre général des études de la musique prise dans sa dimension sociale, il 
s’agit de montrer qu’elle ne peut pas être considérée comme un phénomène inerte au sein 
d’une culture ou comme une pratique marginale : elle est socialement décisive et 
psychologiquement active. Ainsi, tout en étant indispensable à la fête, aux pratiques de 
sociabilité communautaire, aux rites de passage, aux rituels, à la possession, aux 
institutions, et à tant d’activités humaines, elle est susceptible de construire des catégories 
de pensée et d’action. L’enjeu de l’observation dans le champ culturel des divers terrains 
que recèlent les pays d’Afrique du nord, est d’évaluer la nature et l’évolution des substrats 
berbères, africains, méditerranéens, arabes qui agencent la configuration générale des 
pratiques et des genres musicaux dans leur territorialité géographique réelle et leur spatialité 
symbolique. 

Le rôle de la recherche en anthropologie ayant pour thème essentiel les pratiques musicales 
propres à nos terrains particuliers, consiste à décrire les multiples aspects de la musique, en 
mettant au jour ses spécificités structurelles, d’une part, et sa fonction dans les pratiques 
sociales, de l’autre. C’est une chance que de pouvoir appliquer des méthodes d’approche 
modernes à notre propre culture. Les musiciens et musicologues issus de nos sociétés 
auront la double maîtrise de la musique et de la culture. Nos régions sont, de ce point de 
vue, des laboratoires à ciel ouvert prometteurs d’études capables de nous rendre intelligible 
la finalité de nos pratiques et, du même coup enrichir les approches occidentales de même 
type. 

La musique apparaît dès lors comme un étant un besoin fondamental de la société. Elle 
n’est pas une activité « de surplus », mais une activité « de survie ». En tant que telle, elle 



a accumulé du passé plus ou moins lointain. Par ses diverses modalités d’usage, elle est un 
opérateur sociologique majeur susceptible de créer ou de renforcer des oppositions : village / 
désert ; homme / femme ; célibataire / marié ; bédouins / sédentaire, Shérifs / forgerons, 
professionnels / non-professionnels, individu / groupe, réjouissance / méditation, etc. Notre 
approche permettra d’analyser et de mieux cerner des notions tels que nature / culture, 
corps biologique / corps social, objet / sujet, collectivité / individu, sociologie / psychologie, 
sens / forme, permanence / renouveau et, bien sûr, ethnologie / ethnomusicologie et / ou 
musicologie. 

Ce colloque aura pour entre autres objectifs celui de rendre compte de l’évolution historique 
de la musique dans nos pays, suivant des modes d’explication divers : l’un narratif qui 
décrive les caractéristiques les plus prégnantes de l’acte de chanter ou de « musiquer » en 
tant qu’événement; l’autre, d’ordre plus anthropologique, modélisant les régularités et 
signalant des conduites et des imaginaires mis en exergue au cœur des pratiques 
musicales. Les interrogations auront à tenter de mettre au jour quelques-unes des relations 
que tout le monde agrée entre des formes symboliques, que sont les musiques et les chants, 
et le monde social. Cependant, tout aussi centrée sur cet objet qu’elle soit, une approche 
des chants et des musiques ne peut ignorer les autres formulations symboliques par 
lesquelles se manifestent les ancrages culturels et les variations des groupes et des 
communautés sociales sur une longue durée. 

Pouvoir se réunir, n’est-il pas l’occasion opportune de faire d’ « Alger capitale de la culture 
arabe » la « partition musicale » sur laquelle seront rassemblés ces multiples terrains 
arabes, composites de l’unité en rêve, et le « recueil » d’où l’on parcourra tout ce que 
l’Homme a créé sur ces aires géoculturelles. C’est cette « Partition » que le présent 
colloque nous invite à partager. 

Néanmoins si les invariants permettent d’identifier le fil de l’évolution, si par ailleurs, les traits 
définitoires peuvent être repérés dans des manifestations concrètes de ces musiques ainsi 
que dans des représentations que s’en font les acteurs eux-mêmes, il s’agira de montrer ce 
qui s’insinue dans cet écart entre « le faire » et sa « représentation ». 

En conclusion, il convient de souligner que c’est autour des axes qui suivent qu’il faut aller 
chercher l’expérience accumulée dans le domaine des pratiques musicales et en établir 
« l’état des lieux » dans le monde arabe. 

1er axe

Musique en terre d’islam  

Connaître une société par sa musique 

- Traditions et transformations 

- Musique religieuse (adan, tejwid, takarir, madih, dikr) et musique profane 

- Musique, rites religieux et thérapie 

- Musique et calendrier saisonnier 

- Chants de travail et travaux rythmés par des chants 

- Musique rituelle liée au cycle de la vie : naissance, circoncision, mariage et mort. 



2ème Axe

- Champ musical et champ sémantique ou musique et terminologie 

- Ecrire et décrire les musiques orales : l’expérience de Bela Bartok à Biskra 

3ème Axe

- Chanter plutôt que parler : terrain des pratiques 

- Musique en tant que signe audible d’une société 

- Voyager dans le monde de ceux qui détiennent les traditions 

4ème Axe

Musique, politique et institutions 

- Les Schools of Music: écoles de musique, conservatoires et associations de formation et 
de diffusion musicales 

- Genres et formes 

- Musiques locales, musiques globales (nationales) 

5ème Axe

Musiques et minorités culturelles régionales 

6ème Axe

Musique et Modernisation de la musique actuelle 

- Affaire de jeunes et jeunes musiques  

- Musique urbaine : pour une anthropologie des pratiques musicales actuelles 

- La numérisation du son, Culture et recherche 

- Le « patrimoine musical » et la politique de l’Etat : quelle gestion du domaine public ? 

- Recueil, conservation et diffusion 

  

Comité scientifique : 

Hadj Miliani 

Salim Khiat 

Ahmed Amine Dellaï  



Mhanna Mahfoufi 

  

Toutes les propositions (titre et résumé de communications) doivent être envoyées à 
l’attention de Monsieur, à l’une des adresses suivantes : 

- adresse e-mail : anthrop-music@cnrpah.org

- adresse postale : CNRPAH, 3, rue F.D Roosevelt, ALGER 

Téléphones : 021 74 75 24 

Fax : 021 74 79 29 

 

mailto:anthrop-music@cnrpah.org

