Anthropologie et musiques en Algérie et au Maghreb

Depuis environ un siécle maintenant, on peut dire que la musique algérienne, comme peut-
étre celle d ‘autres pays du Monde arabe, se réclame de deux sources qui se traduisent par
la notion de musique savante et par celle, plus vague, de musique non-savante appelée
communément musique populaire. Toutes les formes oscillent entre ces deux polarités.
Certaines d’entre elles constituent des types déterminés et constants dans le continuum
historique général des pratiques musicales. Ainsi, les variantes qui proviennent de ces types
semblent se transformer en de nouvelles modalités et tentent de satisfaire a de nouvelles
exigences tant structurelles qu’esthétiques. Pour ce faire, des formes hybrides vont émerger
et permettre aux formes syncrétiques issues des traditions savantes et populaires de se
réaliser dans une sorte de continuité qui respecte certaines composantes culturelles sans
jamais s'inscrire véritablement dans la rupture. C'est le cas du chaabi algérien, du asri,
(chanson dite moderne dont I'essor remonte aux années 1940), du rai (musique régionale
qui a fait éclater ses frontieres régionales depuis prés de quarante ans), pour ne prendre
comme exemple que la réalité algérienne. On voit que cela implique nécessairement des
usages plus libres, comme entre autres, I'adoption d’'instruments étrangers, la pratiqgue de
’harmonie tonale ou modale, ou encore I'émergence de nouvelles thématiques tant
musicales que poétiques.

Mais, méme si cela devient trés visible, il restera a considérer 'ensemble des musiques qui
participent des pratiques liées a des rituels sociaux, domaines privilégiés de I'anthropologie.
Il s’agira en outre de montrer en quoi la musique entre aujourd’hui de plain-pied dans les
thémes majeurs de I'anthropologie. Elle constitue en effet un lien entre anthropologie et
musicologie, bien que pouvant étre considérée pour elle-méme en tant qu’objet
d’anthropologie. La différence peut en étre démontrée si tant est que I'on opte pour un
regard ouvert. Cette musique « dans la culture » doit étre étudiée non seulement a partir de
« comportements sociaux spécifiques », mais son étude ne peut se départir des systemes
de valeurs et de croyances dans lesquels ses acteurs I'inscrivent. La réalité aujourd’hui est
que, sur le theme « Musique et anthropologie », les ethnomusicologues ont beaucoup
avanceé. Dans le cadre général des études de la musique prise dans sa dimension sociale, il
s’agit de montrer qu’elle ne peut pas étre considérée comme un phénomeéne inerte au sein
d'une culture ou comme une pratique marginale : elle est socialement décisive et
psychologiqguement active. Ainsi, tout en étant indispensable a la féte, aux pratiques de
sociabilité communautaire, aux rites de passage, aux rituels, a la possession, aux
institutions, et a tant d’activités humaines, elle est susceptible de construire des catégories
de pensée et d’action. L'enjeu de I'observation dans le champ culturel des divers terrains
gue recelent les pays d’Afrique du nord, est d’évaluer la nature et I'évolution des substrats
berbéres, africains, méditerranéens, arabes qui agencent la configuration générale des
pratiques et des genres musicaux dans leur territorialité géographique réelle et leur spatialité
symbolique.

Le role de la recherche en anthropologie ayant pour theme essentiel les pratiques musicales
propres a nos terrains particuliers, consiste a décrire les multiples aspects de la musique, en
mettant au jour ses spécificités structurelles, d’'une part, et sa fonction dans les pratiques
sociales, de l'autre. C'est une chance que de pouvoir appliquer des méthodes d’approche
modernes a notre propre culture. Les musiciens et musicologues issus de nos sociétés
auront la double maitrise de la musique et de la culture. Nos régions sont, de ce point de
vue, des laboratoires a ciel ouvert prometteurs d'études capables de nous rendre intelligible
la finalité de nos pratiques et, du méme coup enrichir les approches occidentales de méme

type.

La musique apparait dés lors comme un étant un besoin fondamental de la société. Elle
n'est pas une activité « de surplus », mais une activité « de survie ». En tant que telle, elle



a accumulé du passé plus ou moins lointain. Par ses diverses modalités d’'usage, elle est un
opérateur sociologique majeur susceptible de créer ou de renforcer des oppositions : village /
désert ; homme / femme ; célibataire / marié ; bédouins / sédentaire, Shérifs / forgerons,
professionnels / non-professionnels, individu / groupe, réjouissance / méditation, etc. Notre
approche permettra d’analyser et de mieux cerner des notions tels que nature / culture,
corps biologique / corps social, objet / sujet, collectivité / individu, sociologie / psychologie,
sens / forme, permanence / renouveau et, bien sdr, ethnologie / ethnomusicologie et / ou
musicologie.

Ce colloque aura pour entre autres objectifs celui de rendre compte de I'évolution historique
de la musique dans nos pays, suivant des modes d’explication divers: I'un narratif qui
décrive les caractéristiques les plus prégnantes de I'acte de chanter ou de « musiquer » en
tant qu'événement; l'autre, d'ordre plus anthropologique, modélisant les régularités et
signalant des conduites et des imaginaires mis en exergue au coceur des pratiques
musicales. Les interrogations auront a tenter de mettre au jour quelques-unes des relations
gue tout le monde agrée entre des formes symboliques, que sont les musiques et les chants,
et le monde social. Cependant, tout aussi centrée sur cet objet qu’elle soit, une approche
des chants et des musiques ne peut ignorer les autres formulations symboliques par
lesquelles se manifestent les ancrages culturels et les variations des groupes et des
communautés sociales sur une longue durée.

Pouvoir se réunir, n'est-il pas I'occasion opportune de faire d’ « Alger capitale de la culture
arabe » la « partition musicale » sur laquelle seront rassemblés ces multiples terrains
arabes, composites de l'unité en réve, et le «recueil » d’ou I'on parcourra tout ce que
'Homme a créé sur ces aires géoculturelles. C'est cette « Partition » que le présent
collogue nous invite a partager.

Néanmoins si les invariants permettent d’identifier le fil de I'évolution, si par ailleurs, les traits
définitoires peuvent étre repérés dans des manifestations concrétes de ces musiques ainsi
gue dans des représentations que s’en font les acteurs eux-mémes, il s’agira de montrer ce
qui s’insinue dans cet écart entre « le faire » et sa « représentation ».

En conclusion, il convient de souligner que c’est autour des axes qui suivent qu'il faut aller
chercher I'expérience accumulée dans le domaine des pratiques musicales et en établir
« I'état des lieux » dans le monde arabe.

ler axe

Musique en terre d’islam

Connaitre une société par sa musique

- Traditions et transformations

- Musique religieuse (adan, tejwid, takarir, madih, dikr) et musique profane
- Musique, rites religieux et thérapie

- Musique et calendrier saisonnier

- Chants de travail et travaux rythmés par des chants

- Musique rituelle liée au cycle de la vie : naissance, circoncision, mariage et mort.



2éme Axe

- Champ musical et champ sémantique ou musique et terminologie

- Ecrire et décrire les musiques orales : I'expérience de Bela Bartok a Biskra
3éme Axe

- Chanter plutét que parler : terrain des pratiques

- Musique en tant que signe audible d’'une société

- Voyager dans le monde de ceux qui détiennent les traditions

4eme Axe

Musique, politique et institutions

- Les Schools of Music: écoles de musique, conservatoires et associations de formation et
de diffusion musicales

- Genres et formes

- Musiques locales, musiques globales (nationales)

5éme Axe

Musiques et minorités culturelles régionales

6éme Axe

Musique et Modernisation de la musique actuelle

- Affaire de jeunes et jeunes musiques

- Musique urbaine : pour une anthropologie des pratiques musicales actuelles

- La numérisation du son, Culture et recherche

- Le « patrimoine musical » et la politique de I'Etat : quelle gestion du domaine public ?

- Recueil, conservation et diffusion

Comité scientifique :
Hadj Miliani
Salim Khiat

Ahmed Amine Dellai



Mhanna Mahfoufi

Toutes les propositions (titre et résumé de communications) doivent étre envoyées a
I'attention de Monsieur, a 'une des adresses suivantes :

- adresse e-mail : anthrop-music@cnrpah.org
- adresse postale : CNRPAH, 3, rue F.D Roosevelt, ALGER
Téléphones : 021 74 75 24

Fax: 0217479 29


mailto:anthrop-music@cnrpah.org

