
• ABBAS SOULEIMANE HAMED 
Chercheur, compositeur, Soudan  
 
الموسيقى الروحية والموسيقى الدنيوية
Musique sacrée et musique profane.  

 
ٍتتلخص المداخلة في جماليات الموسيقى الروحية وما تتضمنه من الوان لحنية في  الغناء الديني  

بأنواعھا النبرية القوية منھا  نواع أدوات الضروب الابقاعيةوعلاقته بالموسيقى العربية في السودان وأ
الأداء الجماعي والفردي فيھا وعلاقة أنواعھا الكلية  والضعيفة وعلاقتھا باسم الجلالة والتھليل وطريقة

  بالشكل والمضمون
        

لبھا الغنا ئية السودان وقواكما بتناول المحور والمداخلة في الاغنية الدنيوية العربية في اوسط  
وانواع ومصادر   العربية وشرخ انوان الغناء العربية وطرق الأداء فيھا وعلاقتھا بالمقامات والسلالم

الباحث فيھا جدولة الابقاعت الدينينة والدنيوية وأنواع السلالم  كما اعد.  والموزونة  الإلحان الحرة
 وسط السٮدانالخماسية العربية في

 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• AUGIER PIERRE    
Professeur d'Éducation musicale Paris 
 
ھل يبتر لسان الكتابة ؟

Faut-il couper la langue à l’écriture ? 
 

Résumé :  
 
 Ce titre en forme de boutade appelle une explication. 
Il est inspiré d’un article de Musique en Jeu dans lequel Claude Laloum, à l’occasion d’une 
réflexion inspirée par les conclusions du « Symposium ontranscription and analysis », cite 
certaines « formules imprécatoires » qu’il proférait au temps de sa jeunesse. 
Mais, plus sérieusement, il reflète un questionnement induit : 
• en premier lieu et voilà déjà plus de quarante ans, par la comparaison entre la pratique des 
musiciens oranais et le contenu des traités de musique arabe d’Al Farabi et d’Avicenne 
traduits par Erlanger ; 
• en second lieu par une irrésistible perplexité éprouvée à la lecture Des transcriptions de 
musiques de la région de Biskra que Béla Bartok avait publiées en 1920 ;• enfin par la 
découverte de la musique d’imzad. 
 
Questionnement, d’abord, sur la pertinence de l’emploi du système Occidental d’écriture pour 
la notation des musiques de tradition orale, et plus généralement (notamment à la lumière des 
travaux d’Ansermet sur Les Fondements de la musique dans la conscience humaine), sur la 
cohérence entre la pensée musicale et la pensée « tout court ». 
Ce questionnement devait se concrétiser quelques années plus tard dans un article des Annales 
de l’Université d’Abidjan : « Dialectique de l’oral et de l’écrit et sauvegarde du patrimoine en 
péril ». 
 
Mais la possibilité d’accéder, beaucoup plus récemment, aux  enregistrements réalisés à 
Biskra en 1913 par Bartok, la confrontation de ces documents  avec leurs transcriptions, et 

 1



surtout le fait que désormais des  ethnomusicologues algériens sont en mesure de les prendre 
en charge, oblige à « revisiter » une réflexion qui se poursuit depuis près d’un demi-siècle… 
 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• AYDOUN  AHMED                       
Conservatoire National de Musique et de Danse   Rabat 
 
.دور و حدود التوريث المؤ ساتي للتقاليد الموسيقية

Le rôle et les limites de la transmission institutionnelle des traditions musicales 
 

Résumé : 
 
 Les institutions comme les écoles, conservatoires et, associations-écoles, sont des 
relais très important dans la transmission des traditions musicales et le renouvellement des 
générations  d’artistes, mais ces mêmes institutions sont biaisées à cause d’un péché originel 
qui en limite le résultat (une apologie de la méthode relayée par une sous estimation de la 
tradition oral.  
 
 Certes ces institutions ont relativement réussi la systématisation des éléments du style 
musical et la recherche d’une progression logique dans le processus d’apprentissage ; en 
revanche les dites méthodes restent limitées pour plusieurs raisons : 
 
- Elles ne concernent le plus souvent qu’une partie des musiques citadines ; 
 
-Elles ne profitent pas pleinement de toutes les ressources de la tradition orale ; 
 
-Elles privilégient le côté purement musical, et ne se soucient guère du substrat social qui la 
créé et valorise ; 
 
-Elles fournissent rarement aux élèves les éléments d’une ouverture sur les autres styles ; 
 
 De ce constat, nous pouvons tirer les enseignements nécessaires, et les réponses à 
apporter aux défis de nos sociétés en pleine mutation et ouvertes sur la globalisation. 
 
 Il est intéressant de remarquer qu’un maître ne peut enseigner autre chose que ce qu’il 
est lui-même, ici l’image d’un professeur simple médiateur entre un corpus et un élève simple 
récepteur ne résiste pas à l’analyse. 
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• AZIZI SAÏDA       
Laboratoire d'études du patrimoine  comparé  Maroc 
 

الأنثربولوجية في رقصات وأغاني الواحات الجنوبية بالمغرب الرموز
Symboles anthropologiques dans les danses et chants des oasis du sud du Maroc. 
 
 

• BAGHDADI NACER   
Radio algerienne  

 2



 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• BEN NAOUM AHMED 
Centre National de Recherches Préhistoriques Anthropologiques et Historiques Alger 
 

 Lalawi -لعلاوي 
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 

• BOUZEBRA MESSOUCI TASSADIT                                           
Département de musique musicologie (ENS de Kouba) Alger 
 

 دراسة حالة : الموسيقى و المجتمع 
Musique et société: étude de cas 
     
Résumé: 
  
       De par le monde, la musique au sens classique du terme, a été, et est toujours un symbole 
de distinction. 
       En Algérie, et ce, depuis 1983, il a été crée un département de musique au sein de l'Ecole 
Normale Supérieure de Kouba, pour développer cette discipline dans les différents paliers de 
l'enseignement moyen et secondaire. 
       A ces débuts, le département a accueilli très peu d'étudiants, mais enthousiastes et, parmi 
lesquels, certains ont achevé de brillantes carrières. Mais aujourd'hui, nous constatons que 
malgré le grand nombre d'inscrits, l'attitude de ces derniers est tout à fait différente par rapport 
aux premiers. 
       Le pourquoi de cette différence est le sujet que nous soumettons à débat à partir d'un 
travail de terrain. 
 
//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////
 

• BOUZID MERIEM    
Centre National de Recherches Préhistoriques Anthropologiques et Historiques  Alger 
 

ّموسيقى شعائرية وطقوس الإدمان ": سبيبة"  
La « Sebeiba » : musique rituelle et addiction.    
 
 

ّ  ستكون المداخلة حول كيف تستمد الموسيقى معناه من الاجتماعي، عكس ما تقوله الأطروحات الشكلانية  ّ ّ

ّ من إشكاليات  متعلقة بصفة كلون موسيقي" سبيبة"ّوالتي تعتبرھا مجرد تجميع أصوات، وھذا بما تطرحه  ّ

ّأساسية بالھوية وھذا على أكثر من صعيد ّسبيبة كلون شعائري مرتبط بالمقدس، وكلون مرتبط بشعيرة (ّ

 ).الزواج

 

ّفإن كان الظاھر، في دراسة موسيقى أي مجتمع، ھو عبارة عن أصوات خارجية منفصلة عن   ّ ّ

ّسياقھا الاجتماعي والطقوسي، فإن العلاقة التي ّ يضعھا الأنثروبولوجي تسمح بالتوغل في أعماق الظاھرة ّ ّ

 3



ّالموسيقية ذات الصلة القوية بحياة مجتمع برمته، والتي تسير وتحرك ظواھر مختلفة تبرز على أكثر من  ّ ّ ّ ّّ
 :صعيد

ّالألبسة، الحلي، مكملات الزي، الأقنعة، الآلات الموسيقية، الأدوات كالسيوف والمناديل، تصفيف   ّ ّ
ّر، أقنعة وجوه النساء، مشاركة مختلف الشرائح العمرية، وجود شيخات للمؤديات، فضاء الاحتفال ّالشع ّ

ّوكيفية تأسسه،،،العالم الأخضر النباتي وعلاقته بالأداء الموسيقي ّ.  

 

ّ  كما سيتم التطرق إلى كيفية القيام بجمع النصوص المغناة وتسجيل   ّ ّ ّ ّ
ّجية مكانة الباحث، كدارس خارجي وكمشارك متواطئ ومؤديھذه الموسيقى ، أي الكلام عن إزدوا ّ.  

 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• BRANDILY MONIQUE        
Chargée de recherche au CNRS   
 

.لثقافي في الصحراء الليبيةالتنوع ا
Diversité culturelle dans le Sahara libyen 
 
 

Résumé : 
 
 Pour illustrer concrètement cette diversité on présentera quelques exemples jugés 
pertinents, choisis dans trois groupes de population : Touaregs, oasiens du centre Fezzan et 
Toubous. 
 
 Les Touaregs sont groupés surtout à la frange occidentale du territoire libyen, où se 
trouvent les villes de Ghadamès et de Ghat. 
 
 Les oasis sont réparties dans l’ensemble du Sahara là où il y a de l’eau accessible. 
Leurs populations présentent, du point de vue culturel, de nombreux points communs liés aux 
conditions de vie si contraignantes de ces régions difficiles. Chaque groupe a, cependant, 
développé des particularismes favorisés par l’éloignement et les difficultés de communication. 
Les éléments retenus ici ont été recueillis particulièrement à Traghen, au Fezzan. 
 
 Quant aux Toubous dont le centre historique est le massif du Tibesti, au 
Tchad, ils sont établis de longue date dans l’est du Sahara libyen particulièrement dans la 
région de Koufra. 
 
 On fondera la comparaison sur quelques traits relevant de la musique elle-même, des 
instruments utilisés et des caractéristiques vocales  mais aussi de différents domaines qui 
peuvent paraître extérieurs à la musicologie mais dont la prise en compte est indissociable de 
l’approche ethnomusicologique. 
Notamment les problèmes liés au statut social qui donnent lieu à diverses interrogations dont : 
qui peut ou doit faire telle ou telle musique ou, au contraire, se voit interdire de l’exécuter, 
quand et où, en présence de qui ? 

 4



 
 Les exemples musicaux qui illustreront ce survol ont surtout été enregistrés au cours 
de différentes missions sur le terrain. 
 
 Plan : 
1- Introduction : de quelles musiques s’agit-il ? Comment les nommer ? 
 Leurs caractères généraux. 
2- Statut du musicien en fonction du sexe, de l’âge, de la catégorie  sociale(existence ou non 
de castes). 
3- Les instruments de musique : facteurs, caractéristiques, droit de propriété, d’usage, de 
garde. 
4- Les voix : qui chante ? Comment ? Où ? Devant qui ? 
5- Les musiques traditionnelles, leurs fonctions, leur charge symbolique, leur devenir. 
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• CHABANA  MOHAMED     
Institut supérieur des arts populaires Égypte  
 
الموسيقى الشعبية كنص ثقافى
La musique populaire : Un texte culturel. 
 

 إن جاز -إن البحث عن  إجابابات شافية عما يعتمل الآن من أسئلة فى واقعنا الإبداعى الموسيقى 

حث فقط فى القيم الجمالية المرتبطة بعلم الموسيقى وما  لن يتأتى من خلال الب–لنا إن نطلق عليه إبداعا 

يتضمنه من إيقاعات ومقامات وصيغ ، وخلافه ، ولكنه يحتاج إلى إعمال للرأى الثقافى فى مجمل ھذا 

.الإبداع 

إننا لانقصد بالإبداع الموسيقى ما تحمله الينا آلة الإنتاج الضخمة بوسائطھا المتعددة  فقط ، ولكننا 

.ل أساسى الموسيقى الشعبية بشقيھا الغنائى والآلى وبمستوياتھا ومناسباتھا المختلفة نعنى بشك

ويرمى ھذا البحث إلى تعرف القيم الثقافية التى تحملھا نصوص بعض الأغانى الشعبية ، حيث 

، تحمل ھذه النصوص مفاھيم المجتمع وتصوراته للنواحى الاقتصادية والاجتماعية والأخلاقية والجمالية 

ًوحيث تتيح المناسبة الموسيقية فرصا لتحقيق العلاقات والأدوار والنظم الاجتماعية ، ودعما للقيم  ً

  . الأخلاقية والاجتماعية والدينية 

ويتأتى ذلك بقراءة النص الموسيقى من خلال المنھج الفولكلورى ،   وھو ما يتيح دراسة النص 

  . قى فقط ، ولكنھا تمتد لتشمل الأداء والتلقى فى سياقات متنوعة لاتقتصر على الجانب الموسي

 5



ونسوق فى ھذه الدراسة نماذج مختلفة تشمل أغانى مناسبات الزواج فى الثقافة الريفية ، وكذلك 

فى الثقافة النوبية ، كما نقدم بعض أغانى السمر فى منطقة قناة السويس ، وماتنطق به نصوص ھذه 

  . المجتمعات النماذج من دلالات تعبر عن ثقافة ھذه

وليام " كذلك نلقى الضوء على الوظائف التى تؤديھا الأغنية الشعبية ، وذلك وفقا لما أورده 

من وظائف للفولكلور ، والتى تشكل الموسيقى عنصرا أساسيا من مكوناته ، حيث يسوق " باسكوم 

 ، والتعليم أو التلقين ، باسكوم أربع وظائف للفلكلور ، ھى الترويح عن النفس ، وتثبيت القيم الثقافية

  .والتلاؤم مع أنماط السلوك 

ونشير فى إطار ھذه الدراسة أيضا إلى بعض التقاليد المرتبطة بأداء الغناء الفولكلورى فى جل 

أنواعه ، كما نعرض لنص يتناول أحداثا واقعية برؤية شعبية  تنتاول حفل افتتاح قناة السويس ، وھو من 

  .ور سعيد أغانى السمر فى مدينة ب
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• DELAY MOHAMED AMINE  
Université de Mostaganem 
 

مقاربة الشعر النبوي في الملحون: أغاني أخر زمان 
Chants des derniers temps: approche de la poésie prophétique dans le melhoun. 
 

Résumé : Il s'agit pour nous d'interroger des chants de melhoun au contenu prophétique, 
chants couvrant la période de la régence turque en Algérie, afin d'en dégager, au-delà du 
discours de la prédication-prédiction dont il s'agit de restituer le sens et la fonction, les 
contours d'une vision propre du monde, des hommes et de la société, ainsi que le système de 
rationnalisation mis en oeuvre pour expliquer leur chute, et les moyens réels ou surnaturels 
envisagés afin d'en hâter la délivrance. 
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• DIDA BADI  
Centre National de Recherches Préhistoriques Anthropologiques et Historiques  Alger 
 
.سلآلة نوع موسيقي الإمزاد

La généalogie d'un genre musical: l'imzad. 
 
 

Résumé: 
 
     Cette communication ne relève pas d'une approche musicologique proprement dite. Elle 
ambitionne, dans une perspective de l'anthropologie historique, de saisir la symbolique que 
véhicule le genre musical de l'imzad. 
      Pour ce faire, je m'attellerai en introduction (1) à présenter le contexte géographique de la 
musique de l'imzad. Par la suite (2) j'exposerai, dans une perspective synchronique, 

 6



l'hypothèse selon laquelle les différents airs de l'imzad sont des variations 
mélodicorythmiques d'un seul air initial que nous avons mis à jour et décrit. En conclusion (3) 
je comparerai entre les structures poétique et mélodique de l'imzad pour mieux saisir la 
dynamique de la création artistique dans ce genre musical. 
 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////
 

• FUNKE CECILE  
Université de Paris-X-Nanterre 
 

.بالةإلى تبل‘‘ الرجوع‘‘بعد خمسين سنة،
Cinquante ans plus tard, "retour" à Tabelbala 
 

Résumé :  
 
 En 2003, Jean Lambert, alors directeur du département “Afrique du Nord et Proche-
Orient”, me confie l’archivage des documents sonores enregistrés dans les années 50, par son 
prédécesseur Dominique Champault, à Tabelbala, oasis du Sahara occidental algérien. Cette 
proposition est née d’un contexte particulier : le départ des collections des départements 
d’ethnologie du Musée de l’Homme pour le futur musée du Quai Branly. L’archivage 
consistait à numériser les bandes, puis à constituer une base de données. Dès la numérisation, 
je rencontrai des difficultés, en raison d’une numérotation partielle des bandes originales et de 
l’inégalité de durée entre le support d’origine (15mn) et l’actuel Cd.r (80 mn). Il fallait 
constituer des ensembles sonores cohérents, et cela nécessitait une certaine connaissance du 
corpus enregistré. Pour cela j’avais à ma disposition deux sources d’informations : les notices 
du collecteur et le résultat de ses recherches : sa thèse de 3e cycle. Il me fallait donc établir des 
correspondances entre les informations consignées sur les notices et les pratiques musicales 
décrites dans son ouvrage. Mais là encore, les difficultés se multiplièrent et le résultat était 
insuffisant. En effet, même si je rencontrais des descriptions détaillées dans sa thèse, elles ne 
me permettaient pas d’établir de correspondances évidentes avec les enregistrements, en 
raison de la qualité inégale des notices qui relataient des informations de natures différentes et 
sans systématique.  
 
 Je suis donc partie à Tabelbala pour enquêter auprès de la communauté détentrice et 
redonner sens à ce corpus de musiques. Cinquante ans plus tard, les Belbalis identifièrent de 
manière assez évidente les formes musicales de leur communauté, avec toutefois un écart 
notoire entre l’ancienne et la nouvelle génération, pour qui la plupart des chants était soit une 
découverte soit la vague idée d’une pratique ancienne. Ainsi, au cours de l’enquête de terrain, 
les formes musicales retrouvèrent leur identité, et les détails associés à leurs circonstances 
d’exécution. Parmi ce corpus très dense, certaines formes étaient prépondérantes : Ti kedda 
(grande danse mixte exécutée la nuit lors des grandes fêtes familiales), Allah ya nina, (danse 
mixte exécutée le 3e jour du mariage), les chants accompagnant le damage des bassins, la 
musique des célibataires, les chants d’amour Rasmat et les chants de hadra.  
 
 Mais que restait -il de ces pratiques musicales cinquante ans plus tard ? C’était 
incomparable : la moitié de ces formes avaient disparu, les autres, hormis la hadra des 
femmes, avaient été réduites à leur plus simple expression. Ces objets sonores fonctionnaient 
alors comme un album photo. Ils suscitaient des émotions parfois violentes et des 
commentaires, ceux d’une humanité face à sa mémoire.      
 

 7



• GUETTAT  MAHMOUD    
Institut Supérieur de Musique de Tunis 
 
  مكانة الموروث الموسيقي في تحديد الھوية
Le rôle de l’héritage musical dans la définition de l’identité 
 

نظرا للتجربة التي أخوضھا حاليا كـ مستشار بمركز (ُ التراث المغاربي والعماني مع التركيز على     

، وھي بالتالي سوف تتقاطع وتتكامل في ھذا الجانب مع مداخلة الأستاذ عبد الله )عُمان للموسيقى التقليدية

. ُالصلتي القادم من عمان
  

أنجزتھا في ھذا المركز، وخاصة المشاركة سوف تركز على تقديم تحليلي لآخر الإصدارات التي  

".آلة العود بين دقة العلم وأسرار الفن: " ؛ وكتاب"ُآلات الموسيقى التقليدية العمانية: "كتاب
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• GUIGNARD MICHEL  
Musicologue spécialiste de la musique Maure, (Paris) 
 
والموسيقى، صورة المجتمع، شعراء إفريقيا السوداء و موسيقاتھم عند الم .رسكيين بالصحراء الغربية
La musique, image de la société 
Les griots et leur musique chez les Maures du Sahara occidental 
Résumé :  
  
Sur le plan culturel les Maures du Sahara occidental se distinguent de plusieurs manières des 
sociétés voisines : par leur langue, un dialecte arabe bédouin, le hassanîya par l'origine 
berbère des populations autochtones, qui a laissé de nombreuses traces, même si celles-ci ne 
sont pas toujours reconnues ; par l'importance de la culture  arabo-islamique particulièrement 
bien cultivée dans certaines tribus ; enfin par les emprunts aux populations soudaniennes, 
Peule, Wolof, Soninke et Bambara. Concernant la musique, la variété des apports  est 
particulièrement frappante même si elle n'apparaît pas au premier instant, tant le métissage a 
abouti à une structure savante, originale et cohérente, adaptée aux besoins de la société 
précoloniale en proie à une compétition continuelle entre les groupes ethniques ou tribaux. 

 
  Dans le Sahara occidental, les Maures arabophones se caractérisent notamment par 

l'existence d'une musique de cour savante et  originale. Elle est l'apanage d'une caste 
particulière de personnages hauts en couleur, de statut héréditaire, les griots. Cet ensemble, 
griots et musique, était particulièrement adapté à la compétition continuelle entre les groupes 
ethniques ou tribaux qui régnait alors dans le sud de  la zone. Chaque chef s'efforçait de 
démontrer qu'il était le plus à même d'occuper sa place compte tenu de ses nobles origines, de 
son courage, de sa générosité… C'est le griot qui était chargé de cette tâche de confiance. Il 
disposait  dans ce but de son art, de la liberté de sa parole que ne restreignait pas la pudeur et 
de sa connaissance intime des affaires de la tribu. Lorsque les Bani Hassân  établirent leurs 
émirats dans le sud de l'actuelle Mauritanie, au début du 18 ème siècle, l'institution existait 
depuis longtemps dans toute la zone soudanienne et ils ne purent échapper à l’attrait  de ce 
précieux moyen de légitimation. Ils ont adopté le musicien, avec son instrument, le "luth des 
griots"  soudanais qui diffère largement du 'ud oriental. Leurs griots, les iggâwen, se sont 

 8



inspirés des pièces instrumentales de leurs voisins, comme de leurs musiques propres. Ils les 
ont regroupées au sein de modes, inspirés en cela par leurs érudits, créant ainsi un système 
complexe et original fort différent cependant de celui des maqâmât. Cette musique garde la 
trace – plus difficile à identifier -  des autres des cultures qui ont contribué à la constitution de 
la culture maure, notamment dans musique vocale d’une qualité exceptionnelle et dans le fait 
que les femmes jouent d'un instrument (la harpe ardin) ? Situation pratiquement inconnue des 
pays soudannais. Notons que la geste hilalienne est inconnue en pays maure.   

  
 La période coloniale, en mettant fin aux guerres endémiques entre tribus,  tarit les 
bases de l’héroïsme et le volet de divertissement élitique de la musique des iggâwen devint 
prépondérant. La radio, très répandue, contribua à vulgariser  cette musique. A partir des 
années soixante, la sècheresse qui s'abattit sur l'Afrique de l'ouest provoqua un 
bouleversement de la société qui devint très majoritairement urbaine 
 
//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• HASSAN SCHEHERAZAD  
Chercheure, membre de  la Société française d'ethnomusicologie Paris 
 
 مفاھيم التصنيف الموسيقي في المشرق العربي
Concepts de typologie musicale au Moyen Orient 
 

العربيين و الذي يبدو جليا في  بالرغم من التعاطف الإنساني و الثقافي بين المغرب والمشرق 

لمغرب وفي تبقى الموسيقى المشرقية أكثر حضورا في ا,  المجالات الأدبية وفي المھرجانات الثقافية

يضاف إلى انعدام التوازن . أعلامه بينما لا يعرف المشرق الشئ الكثير عن الثقافة الموسيقية في المغرب

ھذا عدم تبادل المعرفة الاجتماعية والانثروبولوجية والفكرية والموسيقية بين الطرفين عن حقائق ھذه 

إلى الثقافة الاستعمارية والى القطيعة , التاريخييمكن أن تعزى أسباب الاختلاف إلى تباين النمو . . التقاليد

  .الثقافية بين جانبي العالم العربي خلال حقبا طويلة من القرن الماضي

تنطلق مداخلتي من الفكرة الجدالية  التي طرحت في تقديم أھداف ھذا اللقاء ومفادھا التمييز الثنائي        

ففي حين يشيع في المغرب مفھوم . ف موسيقية أخريبين صنف موسيقى يسمى بالكلاسيكي تقابله أصنا

الموسيقى الفنية أو الكلاسيكية لا يعرف المشرق العربي مثل ھذا المفھوم حيث تسمى الأصناف الموسيقية 

تطرح المداخلة الإشكاليات الفكرية الناجمة عن عدم . بأسمائھا ويعرف لكل منھا خصائصه ومميزاته

اد بعدم دونية أو أولوية نوع على آخر كما تشير إلى الاختلاف في العلاقة وجود ھذا المفھوم رغم الاعتق

ففي حين يعتز المغرب العربي بثقافته . مع الھيمنة الغربية والنتائج التي استنبطتھا التقاليد المشرقية

التشكيك الحضرية ذات السمة الكلاسيكية اختار المشرق في التقليل من قيمة ھذه الثقافة بشكلھا التقليدي و

 .بوجودھا أصلا متخذا طريق تقليد الغرب النموذج الذي يجب أن يحتذى به من أجل التطور
 
 
 
 

 9



• KARA FATIHA  
Centre National de Recherches Préhistoriques Anthropologiques et Historiques  Alger 
 

.صوت و معنى: لشعبي العاصمي ا
Le chaâbi à Alger, un son et un sens. 
 

Résumé:  
 
         Le chaâbi est abordé ici comme code de valeurs. Les agents sociaux qui le pratiquent et 
l'écoutent ne le vivent pas complètement comme loisir ou "ambiance" du moment, mais 
comme un besoin fondamental de parler, d'aborder et d'évoquer le chaâbi avec une xpression 
esthétique  et élégante. Il devient dès lors un espace d'expression où le chaâbi s'approprie 
autre chose que le son musical: le sens.  
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• KHALED MOHAMED   
Centre National de Recherches Préhistoriques Anthropologiques et Historiques  Alger 
 
المتغير والمتواصل في الموسيقى الريفية ـ البدوية
Variants et invariants dans la musique rurale bédouine (nomade).  
 
 

إذا كان الدف ـ البنديرـ قد حصل على الامتياز الديني، وحظي بالقبول في الممارسة الفنية، كآلة عزف 

موسيقية مصاحبة للأداء الغنائي دينيا، فإن آلة الغيطة ـالزرنةـ التي تمت مباركتھا من احد الأولياء 

 دعا لسكان أولاد جلال بأن المشھورين رجال الله الصالحين، الولي سيدي عيسى بن امحمد، الذي

يعوضھم الله بمائة غياط ـ عازف ـ كلما توفي لھم واحد، فإن آلة القصبة  وھي آلة عزف موسيقية 

بدوية،ھي التي احتلت المكانة الأولى كآلة مصاحبة في العزف للدف في الغناء بالمنطقة، الذي تميز 

، دينية كانت أم دنيوية في ھذا المتن بحضور البعد الروحي فيه،مھما تعددت الأغراض والمواضيع

بينما آلة الغيطة وھي آلة عزف موسيقية حضرية فقد كانت آلة العزف المفضلة للغناء الذي كان .الغنائي

فما ھو المتن الغنائي .متمحورا حول التغني بالجسد والاحتفاء به إلى درجة التناقض بين التقديس والابتذال

ما ھي مظاھر التغير والتواصل التي عرفتھا الممارسة الفنية الغنائية؟ التي الذي كان منتشرا بالمنطقة؟ و

ستكون محور ھذه المداخلة،في محتوى النص الشعري، والشكل الموسيقي، المصاحب للأداء الغنائي
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• KHIAT SALIM      
Centre National de Recherches Préhistoriques Anthropologiques et Historiques  Alger 
 
 طبول الجلالة و أوتار الأصول في موسيقى فئة السود
Tambours majestueux et cordes ancestrales dans la musique des noirs.   
 

 10



 
من ھذا العنوان، قد  تبدوا  صيغة  تلازم الآلات  بموضوعاتھا  محور إشكال حديثنا في ھذه المداخلة،  و 

لكن القليل من ھذه الرابطات يمكن تحويل  مساره  و إتخاذه علامة من علامات  التواصل بين الآلات  

دوار للتعبير عن موضوع  حاسم و يبرز من خلال  حديثھما و تحاورھما المتسلسل و المتعاقب تقسيم للأ

بمعنى آخر، أننا .  ّالذي من شأنه أن يفسر ھذه الطبيعة التراتبية في عملية   تضمين الأصوات بالمعاني 

ّنبحث عن القراءات التي يمكن اتباعھا لفھم  الفواصل  و التمفصلات التي تحدد فعل تقديم أو تأخير آلة  

ل ما نعتقده تأخير ھو فعلا تأخير أم يشكل الجوھر ؟   و في ھذه أي ھ: عن أخرى ؟ و ھل العكس صحيح

 الحالة ما الجوھرھنا في تعبيره الإقاعي أو في شكله المعزوف في  موسيقى أولاد العبيد ؟ 

للإجابة على ھذه التساؤلات إقتربنا من ظرفين أساسيين في موسيقى السود أحدھما في بداية و مطلع 

فيأتي في  نھايته،  و نقصد ھنا ظرف ذبيحة الثور الأسود على ايقاعات الطبول،  الأحتفال و أما الثاني 

أما الظرف الثاني . التي تشبه طقوسه مناسبات إعتلاء العرش و إعلان الولاء  لمن  يفـوق مھابة و نفوذا 

و يتتبع فھو متعلق بالمرحلة  الليلية  و التي تخصص لتعبيرات الجسد ككيان رمزي ينبض لوقع الأوتار 

مراحل استقامتھا الفنية لتقفز بھذا الجسد إلى محطة ثانية و حالة ثانية تربطه مباشرة و عندئذ بموضوع 

 .  انقلابه،  و تسمى ھذه المرحلة بالجذبة 

////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////  

• MAHFOUFI MEHENNA  
Ethnomusicologue S F E Paris 
 
.القرية القبائلية و اكتفائھا الموسيقي

Le village kabyle et son autarcie musicale. 
 

Résumé :  
 
 Ma communication portera sur la musique villageoise de Kabylie, région maritime et 
montagneuse de l’Algérie du Centre-nord. 
 

Le village kabyle – taddart – est une unité sociale et politique au sein de laquelle se 
compose puis vit et, parfois, meurt une musique traditionnelle transmise de génération en 
génération par la seule tradition orale. La richesse et la diversité de cette musique, composée 
de nombreux genres vocaux et instrumentaux nommés, permettent aux villageois de se passer, 
si nécessaire, de tout autre musiciens venant de l’extérieur. Le village est de ce point de vue 
autarcique. 

 

La naissance d’un garçon, sa circoncision, puis son mariage à l’âge requis, mais aussi 
l’endormissement du bébé, l’évocation amoureuse, la joute entre brus et belles-mères, le 
travail, la visite de dévotion, la veillée funèbre, sont autant de situations, ou, comme aurait dit 
Constantin Brailoiu, l’ethnomusicologue roumain,  autant « d’occasions », où les villageois 
s’adonnent à la réalisation musicale de leur répertoire propre. Jusqu’au milieu des années 

 11



1980, le statut de la pratique musicale répondait strictement aux règles de comportement des 
individus et des groupes que régie « la relation mutuelle de respect » : amsethi. 

 

Les nombreuses occasions sociales accompagnées de musique, principalement la 
naissance, la circoncision et le mariage, entraînent la réactivation des cercles d’intimité de la 
parenté. Par ailleurs, l’espace villageois en général et celui réservé à la musique en particulier, 
suivent le découpage des cercles d’intimité limités par des seuils de souveraineté aux seins 
desquels un individu ou son groupe exercent un droit de référence dénié à toute autre 
personne ne pouvant directement s’en proclamer. Faire de la musique en dehors de ces 
principes relève d’une transgression des règles que la société n’admet pas.  

 

Evidemment, la démographie, l’apparition des chanteurs professionnels dans le cadre 
des fêtes villageoises, la mutation sociale survenue à la suite de la réception de la culture 
nationale et internationale, notamment par l’école et la télévision, entraînent des changements 
qui n’ont pas épargné la musique traditionnelle dite de « non-professionnels » depuis près de 
vingt ans déjà. 

 

Si le temps accordé à ma communication me le permettrait  je dirais quelques mots sur 
le travail de musicien que j’ai effectué avec Evelyne Soraya Ould-Yahoui sur les recherches 
algériennes de Bela Bartok effectuées en 1913 à Biskra et ses environs. 

 
///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////
 

• MERDACI ABDELMADJID   
Université de Constantine 
 

الربشة  نبدة عن سيميولوجيا متعة اللعب و الإستماع  
Errabcha- Esquisse d'une sémiologie des plaisirs du jeu et de l'écoute. 
 
 

Résumé :  
 
 Cette communication s'assignera de décrire et d'analyser les systèmes d'échanges entre 
musiciens et mélomanes citadins de Constantine lors d'errabcha, séance festive privée 
ordonnée par  les rapports aux musiques et à l'économie des plaisirs singulièrement rattachée 
aux exercices de l'expression et de l'écoute. Seront notamment  investis les territoires, les 
moments, les rites d'errabcha comment autant de segments  d'une reproduction endogame de 
l'interface  musiciens/mélomanes.
 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• METIOUI OMAR       
Musicologue Tanger, Maroc  
.البصير Patrocinio garcia bariuso بوادر صير الموسيقى العربية ـ الأندلسية على مرأى من 

Signes précurseurs du devenir de la musique arabo-andalouse sous le regard clairvoyant de 
Patrocinio García Barriuso 

 12



• MILIANI HADJ  
Université de Mostaganem 
 
.الموسيقى الحضرية بين التقاليد و التمدن

Musiques urbaines: entre traditions et citadinité. 
 
Résumé :  
 Les musiques urbaines au Maghreb et en Algérie participent d'un vaste processus 
qui accompagne les bouleversements socioculturels depuis près d'un siècle. Elles ont marqué 
dès le début du 20ème siècle un double phénomène de migration et d'acculturation qu'a 
accéléré le paradigme colonial. Avec le 'bedoui' qui se citadinise en raison des 
développements de l'enregistrement discographique ou le 'chaabi' qui s'appropie et vulgarise 
la vieille tradition citadine arabo-andalouse ou le 'asri', on peut considérer que tout ce qui se 
formule en tant que musique moderne s'inscrit dans le contiuum culturel urbain. 
 
 Aujourd'hui, le rap ou le raï ainsi que beaucoup de manifestations musicales 
actuelles dites de métissage ou de fusion au Maghreb opèrent dans une sorte de mutualisation 
créative des mélanges des traditions savantes ou rurales dans un espace urbain éclaté et 
multiple. 
 

////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

 
• OTHMAN ARWA  

Maison du patrimoine populaire Sanaa Yémen 
 

في الأغنية الشعبية النسوية: الھجرة 
Cas des chants de la femme rurale – chants de l’émigration 
 

على قدر ما تعكس الأغنية الشعبية النسوية أحوال المجتمع وتحولاته وشروخه وتصدعاته ، فانه تكتسي 
م على النحو الذي جعل بألوان الحزن والألم والحنين واللوعة ولا تخلو من فرح ونشوة وھيام وغرا

مستوى البوح فيھا علامة فارقة ومفارقة ومخلخلة لتقاليد المجتمع القبلي الرعوي المحافظ بعنفوان حاد لم 
يقيض لغيرھا من أشكال التعبير الشعبي والتي لم تستطع استنطاق المكبوت واقتحام الممنوع والمحرم 

وقيمھا المؤزرة بمشائخ الوعظ والإفتاء والأحزمة خاصة في الحقب السابقة لزحف ثقافة البترو دولار 
  . والبراقع السوداء 

 
ولذا كانت الھجرة اليمنية الملاذ من ..  اغتصاب الرزق لا يختلف عن اغتصاب الأرض بالنسبة للمحتل     

 بكافة – الرجال –العزلة والظروف الاقتصادية والسياسية للكثير من فئات المجتمع : ظروف قھرية 
حيث أوكلت ) المرأة (    النصف الثاني  ًرھم خصوصا الشباب ، في الوقت نفسه اعتورت وجرحتأعما

أرض وجبال ، وحيوانات : إليھا وھي بعد في عمر الزھور وشرخ الصبا أمانة ذكورية صرفة مركبة من 
.واھن دحن طرى / ھذه العھدة والتركة القاصفة تحملھتا المرأة بجسد . ، وتنمية العائلة الممتدة 

لم تكن ھذه الأمانة سوى الأعمال الشاقة المؤبدة ، موت مجاني وعمر مھدور في الطرقات والجبال 
  : لذا كانت الأغاني البديل للموت والفناء .. والبيت 

  حلفت لا غني بطول صوتي
    لو يحكم الحاكم بقطع رأسي                              

 13



   
ِة للإتحاد بالعرق الحي ، بالنبض الجمعي للنساء ، بالحياة ضد الموت حالة الغناء تمثل اللحظة الفارق

  .والخراب وآلة الإھلاك التي لا تھمد ولا تخمد 
 سرعان ما تجف ،  مساحة من الاختلاس والالتياذ بالخيال تنثر بقعة ندية في الجسد والروح المنھكين

 الروحي  )الصلاب( ، كان ھناك  فلاحةالتي تقال للأرض المتروكة من غير ) الصلاب (  دلالة  فمن
ً من روحھا أمطارا   والجسدي والعقلي للمرأة الذي امتصته أتلام الأرض ، والعزق سكبت المرأة اليمنية

..  الشمس والضوء ، بل وشاركت في العملية الطبيعة في عملية النتح ، والبناء الضوئي   كثيرة ، ونفثت
  ) .الرجل( لذي تفشى بعد ھجرة النصف الثاني من العملية الخ حتى يتخلق الأخضر بعد اليباب ا

 واتسعت   يشتد تكسراتھما والتغضنات يزحفان) صلاب(  الجفاف   أخضرما حولھا ، أما بدنھا فقد دنا فيه 
  :  خيرة شبابھا  باتساع المسافات التي تفصل الحبيبً المھاجر الذي ھجرھا وھي في

  ھجرتني ماھجروا الجنابي
   سيبتني وأني خيار صرابي                             

   
إلى بيت جديد لا تعرف منه سوى زوجھا الذي ستتزوجه لمدة ) الزوجة (  العظم الطري اللين  دلف

ًأسبوع أسبوعين بالكثير ليتركھا بعدھا إلى بلاد المھجر بعد أن يمضي في رحلة الفراق والھجران مخلفا 
 ذلك لعقد ، عقدين من الزمن ، وتطالعنا الحكايات الحية من أن الھجرة قد  ليتركھا بعد في أحشائھا بذرته

 ، فيما   يرجعون ألا ليستقبلھم أحفادھم   يذھبون وھم شرخ الشباب ولا تطول إلى أخر العمر لأولئك الذين
  أھدرت صباحاتھا ومساءاتھا  الزوجة التي فارقھا ، ولم تتجاوز بعد في الخامسة عشرة قد أصبحت جدة

ًإلى نافذة كانت موصدة في خيرة شبابھا ، ومواربة عندما أصبحت حطاما ونسيا منسيا  فالعادات القبلية ( ً
  ). تحرم على المرأة لبس الملابس الجديدة أو الزينة في غيبة زوجھا أو فتح النوافذ 

ة بالنسبة المنفى لم يكن منفى للرجل اليمني فحسب ، بل وكان منفى أقسى وأظلم وأكثر وحشة ووحشي
    :للمرأة اليمنية 

   
  يكفي حنين كم قد بكيت وحنيت

  رقيت قلبي بالنبال وأنيت
   
ًولذا عاشت المرأة المنفى روحا وجسدا   المركبان المھشمان للروح   وعاشت الغربة والاغتراب ..  ً

ًب ايضا والجسد ، بل وحولت المرأة إلى كائن مركب بوجدان ونفسية وجدانية مركبة ، وجسد ھزيل مرك
امرأة ورجل في الوقت نفسه ، امرأة داخل نسوات كثيرة ، ونساء ورجالات كثيرة داخل شخصية واحدة .. 
  . ھذه ھي المرأة اليمنية التي كانت قابعة في الجبال الموحشة والطرقات البعيدة والوعرة ، والبيت البارد .. 

:خصوصية الأغنية النسوية 
   
اليمنية عن بقية الأغاني النسوية في العالم فھي غالبا ما تكون أغاني فردية ، لا تختلف الأغنية النسوية  

  . وھي عبارة تنفيس من قيود الواقع الاجتماعي والثقافي  مجھولة المؤلف ،
   

:الوظيفة الاجتماعية والثقافية للأغنية الشعبية النسوية 
   

 وسھلة المعاني تعكس الھم المباشر في تتكون الأغنية النسوية من مجموعة أبيات من إيقاعات بسيطة
 فالھم  ًيغلب عليھا أيضا أغاني العمل. اغلب الأحيان ، وتكون عادة مجھولة المؤلف ومتداولة بين الناس 

 الغزل ، نزع الماء ، تربية الحيوانات ،   )الطحين ( النفسي ينعكس على أغاني العمل كأغاني الرحى 
   .الخ .. أغاني المھد ، والأعراس 

   
:  المعنى –دور الھجرة في انفجار المغنى 

 14



  : نستعرض في ھذه الورقة ، وتحت ھذا العنوان 
   الروح المتصدعة – الھجرة الروح المركونة                      -
  .الجسد المھشم :  الھجرة                      -
  المكان الغاصب :  الھجرة                      -
   الزمن المسروق –الزمن المنفلت – الزمان المسفوح –الملتبس :  الھجرة الزمان                       -
  حرائر– أقمشة –أرض :  الھجرة                      -
  )انشراخ المعنى (  ذاكرة الفقدان –ذاكرة النار :  الھجرة                      -

  ) ل سنستعرض ھذه النقاط في الورقة الأص (               
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• PAZZONI BERNARDU  
Responsable de la phonothèque du musée de la Corse. 
 

ًصوتيا، غنائيا و إيقاعيا، حكايات عجيبة وروايات أخرى: لحبل الھش في التقاليد الشفاھية في كرسيكا ا ً.
Le fil fragile des traditions orales : sonorités ; chants ; rythmes ; légendes et autres récits 
populaires Corse. 
 

Résumé : 
A partir d’un document filmé en 1996 dans une petit communauté montagnarde de muletiers, 
dans le village de LIVIA. L’auteur tentera de rendre ce qu’il a pu entendre et ressentir lors de 
ses pérégrinations, ses collectages afin de faire connaître la société corse pas sa musique, ses 
chants de travail, ses poésies de tradition orale… 
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////
 

• ROVSING OLSEN MIRIAM  
Université de Paris-X-Nanterre 

 

دة في الموسيقى و الرقصصعوبات في إستيعاب بعض الخصائص الحيوانية الوار : لحواش و الورشان  المغرب (
) الأقصى

L’ahwash et le pigeon ramier : Problèmes de compréhension de quelques caractéristiques 
animales  évoquées dans la musique et la danse de l’Anti-Atlas (Maroc). 
 

Résumé : 
Ma contribution portera sur l’ahwash, musique villageoise chantée et dansée la nuit 

durant les grandes fêtes de l’été dans l’Atlas. Il sera question de l’ahwash dit « des femmes » 
pratiqué dans l’Anti-Atlas. Dispositif complexe, auquel participent aussi les hommes, sa 
compréhension suppose connues à la fois les méthodes agricoles locales,  le développement 
de certaines plantes et les qualités  de certains oiseaux. C’est ainsi que la description de 
l’ahwash et la terminologie qui s’y rapporte permettent de révéler des éléments pertinents de 
l’attitude de la population dans le domaine agricole, en particulier l’importance, pour celle-ci, 
de l’orge et du dattier, ainsi que du pigeon ramier. C’est sur ce dernier que sera centré mon 
intervention.  

Dans un premier temps, Je m’efforcerai de montrer comment chacun des éléments 
constitutifs de l’ahwash (modalités d’organisation entre mélodie et vers chantés improvisés, 
figures rythmiques tambourinées, modalités d’exécution, disposition chorégraphique, 

 15



mouvements du corps) concourt à un développement précis soulignant certaines 
caractéristiques de l’oiseau. 

Dans un second temps, je m’interrogerai sur l’articulation de ce processus animal avec 
les développements de l’orge et du dattier, l’objectif étant de montrer comment tous ces 
éléments forment une structure  sémantique à triple dimension (orge, dattier, pigeon ramier). 
L’ensemble met au jour des homologies internes à l’ahwash entre figures visuelles et sonores 
et représentations animale et végétale. Par ailleurs, l’analyse de ces homologies permet 
d’accéder à la vision du milieu naturel où vit cette population.  

 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• SAIDANI MAYA  
Département de musique musicologie (ENS de Kouba) Alger 
 

.دور الشعر في المحافظة على التراث الموسيقي في الجزائر و المغرب الكبير: ثقافة و موسيقى 
Culture et musique Le rôle de la poésie dans la préservation du patrimoine musical en Algérie 
et dans le Maghreb 
 
 

Résumé :  

Dans la culture arabe et au Maghreb tant lettrée que populaire, il existe une relation 
étroite entre le texte poétique et la structure mélodique, qui est de ce fait une émanation 
naturelle du verbe. Cependant, si les textes sont conservés dans des recueils nommés selon les 
régions : diwân, kunnâsh, sfîna, …, la transmission du patrimoine mélodique demeure de 
tradition orale. 
La conservation du corpus musical dans le Maghreb est une inquiétude de toutes les époques, 
c’est ainsi qu’au début du vingtième siècle à Alger, aux mélodies profanes ont été greffés des 
textes mystiques, dans le but  de les conserver. Cette pratique s’est répandue à travers le pays 
dans les annexes des mosquées et dans quelques confréries.  
Entre autres moyens employés dans la préservation de la musique, le texte a joué un rôle 
important, en proposant :  

− des exercices complexes autour des modes ou tubû’ (طبوع) mettant en valeur les 
capacités de l’interprète. Ces poèmes nommés ‘urdjûza (أرجوزة) constituent une 
méthode fiable pour un apprentissage assidu  participant à la transmission du 
patrimoine musical à travers des générations ;   

− une approche technique donnant entre autre moyens l’ordre dans le quel sont 
interprétées les nûbât ;  

− des faits historiques et socioculturels ;  
− des thèmes épiques ou lyriques ;…  

Ma communication abordera quelques unes de ces relations entre la poésie et la musique et 
élaborera une perspective quant à une transmission et une préservation de la musique qui 
s’adapteraient aux attentes du vingt et unième siècle. 

 16



 
 

• SAKLI MOURAD    
Directeur du Centre des Musiques Arabes et Méditerranéennes tunisie 
 
 شروط للحداثة ؟
Conditions pour le modernisme ? 
 

تعود إشكالية الحداثة في الموسيقى للطرح بشدة في ظل التحولات الجذرية التي يعيشھا الفضاء الصوتي 
ولنا في ھذا . كا وإنتاجاالعربي وما ينتج عن ذلك من انعكاسات على مستوى الممارسة الموسيقية استھلا

 :الصدد أن نتساءل
 ھل وجب تحديد مرجعيات للحداثة ؟ •
 ما ھي طبيعة العلاقة بين الحداثة والھوية ؟ •
  ھل للحداثة شروط ؟ •
 

ولاشك أن ذلك يستدعي التوغل في واقع الممارسة . تحاول المداخلة الإجابة عن ھذه الأسئلة الأساسية
بحتة ولكن أيضا توظيفية وسلوكية، والتعريج على السياسات الثقافية الموسيقية من خلال مقاربة فنية 

 .عموما ومدى تأثيرھا في ھذه الممارسة
 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• SOLTI ABDALLAH BEN AHMED      
Centre omanais de musique traditionnelle, Oman 
 

الفكرة والتنفيذ (مركز عمان للموسيقي التقليدية                                                                                          
(

Centre d’Oman pour la musique traditionnelle - accompagné d’un film 
 

. التعريف بالمركز ودوره في المحافظة على التراث الموسيقي لسلطنة عمان   • 
 •  .الجمع الميداني الذي قام بيه منذ إنشائه حتى الآن 

.الأرشفة والتوثيق وما يحتويه المركز في ھذا الجانب   • 
.المؤتمرات والندوات المحلية والدولية    • 

) ديو ، كاسيت ، صور ، في CD  ، DVD كتب ، ( إصدارات المركز من  •  
 
///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• TAHRICHI MOHAMED  
Université de Bechar 
 
 نحو قراءة انثروبولوجية لأنماط موسيقية من بشار
Vers une lecture anthropologique des genres musicaux de Béchar. 

تشتمل الثقافة الجزائرية على كثير من الأنماط الشفوية التي استطاعت أن تنقل التجارب الإنسانية 

ّإلى مستوى إبداعي راق يعكس توجھات المجتمع، و من ثم فإن من الضروري أن لا نعد ھذه الأنماط  ٍ
 . اعدة للتطور التدريجي للذھنياتٍعنصرا فلكلوريا مسل، بل ق

 17



  

و تستدعي ھذه الأشكال التعبيرية الشفوية أدوات إجرائية حديثة لدراستھا و قراءتھا قراءة تكشف 

ذلك أن القراءة نشاط جمالي و وجود فكري و ممارسة داخل وجود النص، إنھا . عن الأسس الجمالية فيھا

 .فعل حي لتأسيس معرفي للقارئ

  

الأنثروبولوجية أدوات إجرائية للوصول إلى التوجه الحضاري للفئات الاجتماعية التي تقدم القراءة 

إن التشابه الحاصل بين :" تنتج ھذا الخطاب الموسيقي الإنساني المتشابه؛ يقول الباحث الإنكليزي تايلور

تاريخية التصورات أو الأساطير أو غيرھا من المؤثرات الشعبية حاصل دون أن تكون بينھا أية صلة 

 ".تذكر ، فشعوب آسيا و إفريقيا و الإسكيمو و الأمريكتين عندھم تقاليد متشابھة و معتقدات متشابھة

طبوع موسيقية استطاعت أن تؤسس " الطاھر بن سعيدي"أو " الفردة"أو " علا"إن موسيقى 

أ كانت مريرة أم لخطاب موسيقي متميز يعتمد على إيقاع داخلي و خارجي يؤرخ للتجربة الإنسانية سواء 

مفرحة مفعمة بمجموعة من المشاعر و الأحاسيس في علاقة الروح بالجسد و في تلك العلاقات 

  .الاجتماعية التي ھي نتاج المعاناة اليومية

إن الطاھر بن سعيدي أوجد تيارا موسيقيا أسس خطابا حول الظواھر الاجتماعية في الجزائر 

 . كتوظيف الإيقاع الراقص 
 
/////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• TAIBI MOHAMED  
Université d'Oran  
 

.لأولاد نھار‘‘ لعلاوي‘‘ 
Le Alawi des ouled N’har 
 
Résumé : 
 
 En effet l'anthropologie des formes d'expressions artistiques au Maghreb et en Algérie 
particulièrement sont porteuses d'une haute symbolique qui constitue en tant que telle tout un 
registre de signes qui raconte tant dans l'explicite qu'avec les nuances les profils 
des équipements anthropologiques de communautés humaines maghrébines. C'est dans cet 
esprit que je propose le thème:"Le alawi des ouled Nehar, de la musique en danse" . 
 
 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• TANOUSS YOUSSEF       
Professeur Universite Saint Esprit de Kaslik, Jounieh  Liban 
 
ّالفولكلور الموسيقي العربي المتنوع، تاريخ وحداثة

 18



Le folklore musical arabe et sa diversité, histoire (tradition) et modernisme 
 

 
ّلكلوره وعاداته الإجتماعية وفنونه الشعبية وتقاليده الموروثة التي تروي حكاية شعبه ّلكل بلد فو

ّوتبرز ھويته إن الواقع الحياتي أو العيش اليومي جعل الأجيال المتعاقبة تتوارث تلك العادات، ولكن مع . ُ
تابة ذلك التراث وتسجيله ًغياب ذلك الواقع الحياتي وبالتالي ذلك التراث المعيوش، بات لزاما اللجوء إلى ك

.لحفظه
ّإن غزو الحضارة، وخاصة الغربية منھا، القرى والأرياف في كل العالم، ومن بينھا لبنان 

ّوالبلدان العربية، أثر في تراثاتھا، حتى الموسيقية منھا، وغير فيھا ّ ّوحفاظا على عادات بلدته المھددة، . ّ ً
ّكتابا، يصلح لأن يكون نموذجا لكل باحث في شؤون كتب الأديب والصحافي اللبناني سعيد فريحة  ً ً

ّيعدد ويصف فيه بعض عادات " القرية اللبنانية حضارة في طريق الزوال"الفولكلور والتراث، أسماه 
. قريته التي باتت الأجيال الجديدة تجھلھا

ّويختزن الوطن العربي العديد من الفولكلورات الموسيقية الغنية والمتنوعة والمھد ّ د بعضھا ّ
ّواستعيض عن الغناء والعزف الحي والمباشر، في . ّبالزوال، مع الإشارة أنه ربما قد زال بعضھا بالفعل ُ

ّمعظم الأرياف، بالإستماع لمحطات الإذاعات السمعية، ومشاھدة المحطات التلفزيونية والفضائيات،  ّ
.الفولكلوري وطرقه التقليديةالغناءّالتي أثرت على نوعية واستعمال الأشرطة والإسطوانات الموسيقية   

ّ وقلما تكترث الحكومات العربية لتراثاتھا، فتحافظ عليھا وتنميھا، وتجمعھا وتدرسھا وتنشرھا  ّ
ّوقلما يعرف العرب تراثات بعضھم البعض الخاصة، ومن بينھا . ّوتنشىء الأجيال الجديدة عليھا ّ

  . الموسيقى
 اكتشاف التراثات الموسيقية العربية وتسليط الضوء وسبق المستشرقون الغربيون العرب في  

ّعليھا نظرا لأھميتھا محطة ھامة لاكتشاف ، 1932ّوشكل المؤتمر الأول للموسيقى العربي في القاھرة . ً
وقد فوجئت . غنى تلك التراثات، والعودة إلى الأصالة قبل البدء بأي تطوير أو تجديد في الموسيقى العربية

 العربية بجھلھا الكامل أو الجزئي لتراثات بعضھا البعض، في وقت فوجىء العلماء الوفود الموسيقية
  . ّالغربيون بتعدد التراثات والألوان الموسيقية لبلدان من البيئة الثقافية والإجتماعية ذاتھا

ّالموسيقى العربية ضائعة بين تراث قيم يتلاشى، وواقع موسيقي لا ھوية له، يغزوھا  ّ نتيجة  ّ
ّمن ھنا، تظھر أھمية إعادة الغناء التراثي لمكانته والحفاظ على التنوع الفولكلوري . ّمة الغير منظمةالعول ّ

 جمع -2 إفراد برامج له في كل وسائل الإعلام المرئية والمسموعة، -1: في العالم العربي من خلال
دراستھا ونشرھا لوضعھا في البصرية المتاحة وتدوينھا و-التراثات العربية وتسجيلھا بالوسائل السمعية

 الإستعانة - 4 تعريف الأقطار العربية بتراثات بعضھا البعض، -3ّمتناول الموسيقيين والمھتمين، 
بأخصائيين في علوم الإثنية والأنتروبولوجيا والتاريخ والأدب وعلم النفس لدراسة الأغاني الفولكلورية 

ة والأنتروبولوجية إلى جانب خصائصھا واستخلاص خصائصھا الإجتماعية والأدبية والتاريخي
ّ القيام بدراسات مقارنة لمختلف التراثات العربية لمعرفة ما يجمعھا وما يميزھا عن بعضھا -5الموسيقية،  ِ

 تشجيع الموسيقيين - 7 دعم إصدار أغان تراثية أو من وحي التراث من قبل وزارات الثقافة، -6البعض، 
ّالعربية عناصر لتأليف الأغنية العربية الحديثة أو لمؤلفاتھم الموسيقية على الأخذ من الأغاني التراثية 

  .حسب التقنيات الغربية
إن الفولكلور يعكس حياة شعب وماضيه . ّورب سائل ما الغرض من نبش الماضي واستنطاق الفولكلور

ُإنه يختزن ھوية الشعب وينبىء بم. ّوخصائصه التي تربت عليھا الأجيال وأخذت منھا ّ .ستقبلهّ  
 
 
 
 

 19



 
 

• TORJMAN HIBA              
Syrie 
 
الانتربولوجيا الموسيقية لحوض البحر الأبيض المتوسط
L’anthropologie musicale méditerranéenne.
 
 

ًلم تعد الموسيقى فنا أو علما رياضيا يعتمد على القواعد والحسابات المجردة فقط في علم الأصوات بل      ً ً

 الانتربولوجيا الاجتماعية والثقافية ھذا العلم الذي توسع مع منتصف القرن التاسع أصبحت  أحد فروع

.عشر نتيجة المعلومات التي جمعھا علماء الآثار والتاريخ البدائي 

:وكما قام علماء الانتربولوجيا بوضع تصانيف متعددة لشعوب العالم لصھرھم ضمن مجموعات مثل 
 

 – التصنيف حسب  المعيشة – التصنيف السلالي –غوي  التصنيف ل–التصنيف الجغرافي  -
 التصنيف حسب – التصنيف حسب مستوى التطور العام –التصنيف حسب المعتقدات الدينية 

  .العدد العام 
نجد أن الموسيقى كذلك ھي إحدى العناصر الھامة في التقريب بين الناس فھي تتفق أكثر على تناسب 

.ًقة الذكر قد توجب أحيانا بعض الاختلافات الأصوات بينما التصنيفات الساب

ًالتي جرت قديما  ًبين المشرق والمغرب في إطار التبادل الحضاري كانت عاملا إن المؤثرات الموسيقية 

تخضع لتأثيرات عديدة فكان بقيت كغيرھا من الثقافات الأخرى ًھاما  أعطى صفة العالمية للموسيقى لكنھا 

التأثير الذي تورثه في أنفس السامعين وھذا الأثر يأتي  يتشكل من نسوب لأمة ماالطابع العام للموسيقى الم

ًبنتيجة عناصر عديدة منھا اختلاف الأمزجة والمناخ ومسيرة الحوادث التي مرت في تاريخ الأمم وطبعا 

 الخ ...الموسيقى العربية لھا طابعھا الخاص كذلك الموسيقى الغربية والشرقية 

 موسيقية تشترك فيما بينھا بعناصر و لكن لأبدأ اتًتسميات الخاصة صھرا لمجموعوليست ھذه ال    

تفاعل البعد الزماني والمكاني والمرحلي  ورقة البحث ھذه وھي تعالج احد المواضيع الھامة عن بموضوع

منذ القديم التي تميزت بتاريخ أثره على الموسيقى العربية في منطقة حوض البحر الأبيض المتوسط و

خاص وأھمية جغرافية كبيرة جعلت منھا ملتقى لكثير من الحضارات قامت عليھا والتقت على أرضھا 

ًبدءا من الحضارة الكنعانية الفنيقية والمصرية مرورا بالحضارة اليونانية واللاتينية انتھاء بالعربية  ً ً

ًثقافية التي كونت نوعا من وھكذا كانت الموسيقى إحدى  العوامل التاريخية والحضارية ال   .الإسلامية 

الوحدة الحقيقية بين مناطقه وكان أثرھا أعمق من أي تشابه بين ساحل بلد مجاور لھذا البحر رغم 

  .التغيرات التي أدخلت عليھا من جراء الحياة العصرية 

 مدرسة موسيقية متطورة تواصلت عبر العصور التاريخية إن العلاقات التاريخية جعلت للمنطقة      

القديمة وبلغت ذروتھا من التطور في العھود الإسلامية حتى عصر الانشقاقات والمنافسات الاستعمارية 

 20



والأطماع التي حولت المتوسط منذ القرن الثامن عشر إلى منطقة مؤامرات فكانت الموسيقى ضمن 

نفسية في نمط  وناسه في نغمة فلكلورية واحدة وضبطت حالتھم الت مراكزهالعلاقات الكثيرة التي ربط

دور كبير منذ القديم أثر  ھذا ما لحظناه خلال الشواھد التاريخية الكثيرة فحوض المتوسط له مشترك 

بشكل عميق في شتى نواحي الحياة الحضارية ونما بين مختلف الحضارات القائمة على علاقات التبادل 

ً غربية مما أعطى المنطقة تلاحما الثقافي والاجتماعي الذي حصل بين مراكزه المختلفة شرقية كانت أم

  .ًفنيا بين شعوب متباينة عن بعضھا تفصل بينھا مسافات شاسعة 

ً ومع أواخر القرن التاسع عشر أخذنا نلحظ تأثيرا معاكسا آتى من الغرب إلى الشرق بأنواعه إنتاج       ً

صرية والتجارية الاقتصادية موسيقي و مظاھر حياتية غير تثقيفية ھذه المظاھر تعتمد في ظاھرھا على الع

والإمكانيات التقنية والتحرر بينما ھي باطنھا تحمل أفكار وأنماط حياتية مشوھة ظاھرھا حضاري 

  .وباطنھا تخريبي 

في خاتمة الورقة البحثية ھناك توصية لمتابعة ودعم  دراسة الموسيقى من خلال المعاھد والمراكز      

 ثقافي اجتماعي إضافة لكونه فني وتشجيع  الفنانين والباحثين في  الخاصة في ھذا المجال  كعلم بحثي

الانتربولوجيا والاثنوغرافيا على ھذا النوع من البحوث  خاصة أن البحوث التاريخية الموسيقية ضئيلة 

في ھذا المجال ولا بد من علم صحيح يعرفنا جوھر الموسيقى كأحد فروع الثقافة التي ميزت الحضارة 

موروثة لأن ھذا سيفسح المجال لنوع من الدراسات الجديدة  والمقارنة في التخصص الموسيقي العربية ال

ًلم يتم فتحھا  والولوج  فيھا مثل  دراسة  الأدوات الموسيقية علميا وتاريخيا  ً.  
///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////  

• TRABELSI  MEHDI   
Institut Supérieur de Musique de Tunis 
 

تحليل لبعض التدوينات و التسجيلات :   Béla Bartokالتجربة الجزائرية ل
L’expérience algérienne de Béla Bartok : Analyse de qualques transcriptions et 
enregistrements.  
 

 Lors de son séjour en Algérie en juin 1913, Bartók, muni d’un phonographe à 
cylindre, a enregistré à Biskra et ses environs près de 180 mélodies. Plus tard, il a publié une 
étude en deux versions sur cette investigation (en 1917 en hongrois, puis en 1920 en 
allemand). 
 
        Bien qu’elle soit unique en son genre et toujours d’actualité, cette investigation est 
restée assez méconnue dans le monde arabe.  
 
        Nous allons exposer dans ce colloque l’expérience algérienne de Béla Bartók en 
montrant les qualités musicales et scientifiques de ce maître hongrois à travers l’analyse de 
quelques enregistrements et transcriptions.  
        Quelques problèmes de transcription seront abordés en posant la question de Gilbert 
ROUGET : « transcrire ou décrire ? », et nous présenterons un complément d’étude sur la 

 21



transcription de quelques paroles de mélodies et la correspondance de certains 
enregistrements algériens de Bartók par rapport à la tradition musicale vivante. 

• VIKARIUS LASZLO   
Directeur des Archives Bartók de l’Institut de Musicologie de Budapest 
 
.على القرص المضغوط Béla bartokديوان الموسيقى الجزائرية ل 
La collection de la musique algérienne par Béla Bartók sur CD-ROM 
 

Résumé :  
 
 En Juin 1913, le compositeur et ethnomusicologue hongrois Béla Bartók a visité 
l’Algérie pour collecter des chansons et pièces instrumentales arabes de Biskra et de ses 
environs. Son intention était de collecter spécifiquement de la musique rurale au contraire de 
la musique citadine plus connue. Il existe une littérature exhaustive sur cette collecte et sur 
l’importance et l’impact de ce voyage sur la musique du compositeur. La publication savante, 
une étude approfondie de Bartók lui même, qui contient  la transcription très précise d’une 
soixantaine de mélodie, est parue en quatre langues (en hongrois, en allemand, toutes les deux 
écrites par Bartók, et en français traduit par L. L. Barbès et, enfin, en anglais édité par B. 
Suchoff. J. Kárpáti, M Mahfoufi et plus récemment M. Trabelsi ont publié des études, articles 
ou thèses, importants. C’est sur le CD-ROM Bartók and Arab Folk Music (publié par János 
Kárpáti avec László Vikárius et István Pávai) que pour la première fois tous les 
enregistrements préservés ont été publiés.  
 La conférence sera consacrée à la présentation de ce CD-ROM bilingue 
(hongrois/anglais) où on peut comparer les exemples sonores avec toutes les transcriptions de 
Bartók en fac-similé à partir de son cahier d’esquisse utilisé pendant son séjour à Alger 
jusqu’aux transcriptions mises au propre et publiées. Le CD-ROM présente aussi une 
collection d’articles sur le sujet et une sélection de compositions de Bartók (pièces entières ou 
partielles) qui montrent l’inspiration de la musique arabe. 
 
////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// 
 

• YELLES MOURAD   
Institut national des langues et civilisations orientales Paris 

 
بعض الأمثلة الجزائرية الشتات. الممارسات الموسيقية و التھجينات الثقافية

Pratiques musicales et métissages culturels, quelques exemples algériens et diasporaux. 
 
Résumé 
 
 A partir de quelques exemples empruntés au domaine algérien, nous tenterons 
d'illustrer certains aspects des dynamiques responsables des phénomènes de métissages 
culturels à l'œuvre dans le champ musical national et diasporal. 
 
 Nous nous intéresserons en particulier aux rapports entre pratiques corporelles et 
normes esthétiques. 
 

 22


	مكانة الموروث الموسيقي في تحديد الهوية  
	     مع التركيز على التراث المغاربي والعُماني (نظرا للتجربة التي أخوضها حاليا كـ مستشار بمركز عُمان للموسيقى التقليدية)، وهي بالتالي سوف تتقاطع وتتكامل في هذا الجانب مع مداخلة الأستاذ عبد الله الصلتي القادم من عُمان.  
	القرية القبائلية و اكتفائها الموسيقي. 
	Le village kabyle et son autarcie musicale. 

