
 
الجمھورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

  وزارة الثقافة
                         

   حقيقة      ←        طريقة         ←     شريعة 
EXOTERISME   →    MESOTERISME    →    ESOTERISME

Les raisons qui motivent la quatrième édition du colloque international « soufisme - 
culture - musique » trouvent leurs arguments dans le sentiment de l’urgente et 
légitime nécessité, parmi les chercheurs qui travaillent spécialement sur le soufisme 
de réinvestir leur terrain et de reformuler leur approche qui s’avère, au contact de 
certaines disciplines, incapable de pénétrer efficacement un phénomène dont les 
éléments échappent indubitablement à la surface des outils réduits et dépassés que 
peut nous fournir la sociologie fondamentale. Sans parler des risques de 
schématisation voire d’idéologisation inhérents aux usages, quelques fois, maladroits 
bien qu’innocents des sciences po auxquels nous pourrions involontairement mais 
redoutablement exposer l’objet de notre étude. Conscients de ces enjeux 
intrinsèques à la recherche, nous nous engageons à ce que cette prochaine édition 
constitue un réel sursaut sur le chemin perfectible et exigent des sciences humaines 
en général et de l’anthropologie en particulier, lance les fondements d’un ancrage 
décisif et immuable des logiques d’objectivité, définisse les règles de transversalité et 
trace les limites de pluridisciplinarité tel que le préconise l’impératif académique du 
Centre National de Recherches Préhistoriques, Anthropologiques et Historiques et le 
suggère le devoir d’autocritique. 

Le plan prévu pour notre colloque est structuré autour de trois axes, suivant en cela 
la nature même de l'initiation mystique en islam qui passe par une progression 
verticale, allant de haut en bas, conformément au concept de force d’inertie sur 
lequel se base la loi du mouvement. Cet itinéraire initiatique traverse trois niveaux 
d’intelligence, dure trois temps et siège dans trois emplacements en rapport avec les 
trois foyers de conscience : le cerveau, l’âme et l’esprit. Or, à l'opposé de toute 
théologie conceptuelle, le soufisme est une sorte de , que l'on ne peut superscience
obtenir, autrement, que par les flux et les effusions répandus par Dieu, et par la 
mobilisation du pouvoir captateur chez l'homme. De sorte qu’à partir de la lecture 
langagière et donc élémentaire des textes et des lois de la sharî‘a, le néophyte 
parvient à une pénétration de l’esprit des législations divines en faisant l’expérience 
directe de cet art sacré qui se forge dans la stricte discipline des organes, des sens 
et des émotions par la pratique assidue des techniques contemplatives et la lutte 
inexorable livrée contre la passion létale et l’illusion encéphale, suivant 
l’enseignement que lui dispense la tarîqa pour qu’enfin, il puisse se rendre capable 
d’une compréhension globale et intuitive de la , laquelle est le fruit de la haqîqa
connaissance herméneutique. L’itinérant est, alors, apte à décoder les dogmes de la 
foi grâce aux écoulements théurgiques et prêt à se mesurer à l’effet psycho-
optique dont parle le Coran : « A voir les montagnes tu les croirais inertes, alors 
qu’elles vont de l’allure des nuages ! »(Les fourmis, verset 88). 

Ce parcours holistique se décline comme suit : 

 1



 Le premier degré, cycle exotérique, correspond à la loi Il concorde avec le-1 . شريعة
niveau de l'islâm إسلام . Il est régit par la faculté de connaissance scolastique et, a 
pour but de fournir au novice le substrat théologique qui constitue le support 
didactique indispensable, sur lequel celui-ci fonde son apprentissage statique et 
instinctif des commandements religieux et lui permet, progressivement, de réaliser la 
transmutation de son être physique et psychique par l’accès dynamique aux textes 
sacrés et de parvenir, à terme, à l’état de dévoilement illuminatif. 

2 -Le deuxième degré, cycle mésotérique correspond à cette zone intermédiaire, 
 appelée barzakh ou «isthme », qui s’incarne dans le canal de latarîqa  . Ilطريقة

’concorde avec le niveau de lإيمان  et, a pour finalité de fournir au disciple qui îmân 
aspire à effectuer le voyage dans l’Ipséité, une possibilité d’éprouver intérieurement 
ce qu’il a pu saisir intellectuellement lors de son cycle exotérique et de lui donner, 
ainsi, un fondement empirique pour son développement spirituel. Il s’agit là de la 
faculté de connaissance extatique. 

3-Le troisième degré, cycle ésotérique correspond à la faculté de connaissance 
’visionnaire Il concorde avec le niveau de lإحسان . حقيقة   et, permet au soufi, ihsân

devenu fin prêt à sortir de l’absurdité et à marcher vers le Réel, de quitter l’état 
d’ivresse existentielle et d’agitation inutile, c’est-à-dire, l’abandon de la station dite 
de chromatisme variable vers une station de , en vue d’entamer le fixage chromatique
retour final à cet état d’équilibre ultime appelé dans le Coran « la Voie de rectitude » 
ou qui permet à l’Homme de se maintenir dans une posture de al-sirât al-mustaqîm 
verticalité parfaite et terminale. 

 Nous admettrons, en principe, tous les thèmes de recherche qui puissent servir de 
cadre général de réflexion pour chacun de ces trois axes tout en privilégiant ceux qui 
permettent de cibler davantage notre problématique dont la question confédératrice 
est celle du sens anthropologique de l’engagement soufi. Nous désirons que l’accent 
soit mis sur l’impact que produit le cheminement soufi dans l’individu et dans 
l’univers, au passé comme au présent, en parcourant cet ensemble dynamique que 

 forme la triade susmentionnée  tout en essayant d’en dégager les" شريعة ـ طريقة ـ حقيقة"
modalités de fonctionnement, les mécanismes de transfert et les conditions de 
franchissement de ces différentes phases d’initiation ainsi qu’à en déduire des outils, 
des méthodologies et des concepts en termes d’analyse de ce phénomène. 

Un heureux hasard fait que notre prochaine édition ait lieu le 9, 10 et 11 septembre 
2007 à Alger, proclamée cette année " ". Dôme de l’islam capitale de la culture arabe 
et sirène de la Méditerranée, Alger, a toujours été une tour de garde pour les 
mystiques et un Pardès pour les femmes et hommes de Dieu. Cette Reine Lionne 
qui, avec ses yeux incandescents, regarde la mer sans sourciller jouit de l’éternelle et 
bienheureuse protection de son saint patron, sidi ‘Abd Al-Rahmân ben Muhammad 
ben Makhlûf Al-Tha‘âlibî (1384-1470), descendant direct du célèbre martyr de la foi 
Ja‘far ben Abî Tâlib appelé  (le Volant), cousin germain du Prophète et frère al-tayyâr
aîné de l’Imam Ali. L’aïeul hachémite du saint patron d’Alger fut le premier 
ambassadeur de l’islam auprès du Négus d’Ethiopie, le monophysite Ashama ben 
Abjar. La tradition le surnomme  -celui qui est pourvu de deux ailes - dhû al-janâhayn
que Dieu lui aurait substituées à ses bras coupés lors de la célèbre bataille de Mo’ta 
survenue en l’an 8 de l’hégire (629 †) qu’il mena, avec une haute moralité 

 2



chevaleresque, contre les Byzantins et durant laquelle il sut garder debout l’étendard 
de la foi jusqu’à ce qu’il tombe au champ d’honneur. 

Le descendant algérois de cet héros de l’islam, baptisé chantre du paradis et faucon 
,se trouve être l’incarnation même de l’homme tridimensionnel, ayant des beni Tâlib

traversé les trois étapes de l’accomplissement anthroposophique, puisqu’il a non 
seulement exercé la direction spirituelle sur l’ensemble des habitants d’Alger mais a 
enseigné les bases théoriques et pratiques de la théosophie, dans une parfaite 
parité, à un nombre considérable de filles et de garçons, occupé, contre son gré, la 
magistrature suprême de la ville avant de se démettre de ses fonctions et rédigé plus 
de 90 ouvrages, dont , traitant des sciences tant les Merveilles de l’Exégèse
exotériques qu’ésotériques, dans la plupart desquels il expliquait, aux tenants de 
l’orthodoxie parmi les juristes malékites, que le soufisme se fondait sur le Coran et la 
tradition du Prophète, établissant ainsi les racines musulmanes de cet héritage 
mahométan. 

La coupole octogonale, érigée par le dey Hadj Ahmed en 1108 de l’hégire (1696 †) 
sur le tombeau du maître d’Alger, au sommet de laquelle culmine la bannière de 
sainteté, frappée de l’étoile et du croissant, semble rappeler, architecturalement, les 
huit fameuses règles du soufisme . De même, les yogis d’Inde et du Japon suivent, 
eux aussi, les enseignements composés de huit pratiques en vue d’obtenir la 
libération et accéder à l’éveil . Quant à Saint Siméon (949-1022), il conseillait aux 
novices chrétiens qui entamaient la méditation hésychaste d’observer huit 
règles contemplatives . N’est-ce pas là un bel exemple témoignant numériquement 
de la communauté de destin qui lie les traditions spirituelles universelles ? 

Depuis son ultime reposoir verdoyant, parfumé au musc d’Arabie et maculé de 
henné, perché en haut de la colline qui domine le phare de l’amirauté, au cœur de 
l’invincible Casbah, la voix douce et cordiale du gardien de la cité de 
Mezghenaretentit encore dans les cœurs de tous les Algérois, qu’ils soient d’origine 
ou d’adoption, pourvu que les nouveaux arrivants parviennent à déchiffrer les codes 
de la subtilité et à s’initier aux manières de la citadinité. Cette voix séraphique dont 
les ondes paisibles vibrent encore en ce haut lieu de piété et de sérénité semble 
nous dire aujourd’hui qu’il ne faut pas entretenir la haine et que la communion ne doit 
pas être rompue ; que la haine ne peut être assouvie par la haine ; qu’elle ne peut 
être écartée que par l’amour et le Pardon. Si bien qu’étranger, errant, vagabond ivre 
de fatigue, sans-abri, affamé, femme isolée, orphelin, nécessiteux, malade, 
handicapé, persécuté, marginal ou banni de la société, voire fugitif ou hors la loi, 
quiconque pouvait se réfugier dans ce sanctum sancturum du mysticisme algérois 
contre l’enfer des hommes et capter la baraka qui s’en dégage. Pour ce, il suffisait de 
déclamer devant la  la formule consacrée  ! (Justice de Sublime Porte shar‘ Allah
Dieu !). C’est là, l’une des allégories inextricables qu’Alger, cité mystique - 
majestueusement couverte de son voile de lumière blanche aux yeux oints avec le 
collyre de la gnose parée de son diadème royal, appelé à juste titre khayt al-rûh ou 
fil-de-l’âme - se propose d’évoquer au sujet du nombre de portes qui conduisent au 
paradis et à l’enfer selon le Coran : huit pour le premier et sept pour le second. La 
huitième porte serait-elle « celle dont l'intérieur est source de miséricorde, et dont 
l’extérieur suscite le calvaire !» (Le fer, verset 13) ? 

 3



Une autre grande figure du soufisme illumine le ciel de la cité radieuse d’El-Bahja . 
Ville qui accueille l’une des deux sépultures attribuées à l’apôtre de la khalwatiyya et 
fondateur éponyme de la rahmâniyya, en qui s’effectue la synthèse de la loi et de 
l’esprit, l’honorable chérif sidi Muhammad ben ‘Abd Al-Rahmân al-Gashtûlî al-Azharî 
al-Zawâwî (1715/1793), communément appelé hamr al-lahyâ bû qabrîn ou 
"barberousse aux deux tombes" en raison d’un phénomène lié au dédoublement de 
son corps après sa mort, tel que l’affirme la tradition. C’est là, pour nous, une 
occasion chanceuse pour célébrer ensemble la mémoire de celui qui fonda l’une des 
plus ferventes et des mieux structurées parmi les quelques quarante confréries 
soufies que compte l’Algérie. Celui qui, depuis sa Kabylie natale, avant qu’il ne 
vienne s’installer à Alger, institutionnalisa les règles de la retraite contemplative , 
reconnaissant en cette pratique mahométane la condition sine qua non pour accéder 
aux . Nous formulons le vœu que ce rendez-vous états modifiés de conscience
historique puisse rapprocher toutes les branches de cet ordre majestueux, présent à 
travers le monde de l’islam, dont le champ géographique s’étend de l’Asie centrale 
jusqu’au Nord de l’Afrique.  

 
Bienvenue à Alger, capitale du soufisme. 

Dr Zaïm KHENCHELAOUI 

Coordinateur scientifique du colloque 

 

 4


