Jl) A Jianall A i sad) Ay ) sgan
JHEN 5,05

-

R T

-

EXOTERISME — MESOTERISME — ESOTERISME

Les raisons qui motivent la quatrieme édition du colloque international « soufisme -
culture - musique » trouvent leurs arguments dans le sentiment de l'urgente et
légitime nécessité, parmi les chercheurs qui travaillent spécialement sur le soufisme
de réinvestir leur terrain et de reformuler leur approche qui s’avere, au contact de
certaines disciplines, incapable de pénétrer efficacement un phénomene dont les
eléments échappent indubitablement a la surface des outils réduits et dépassés que
peut nous fournir la sociologie fondamentale. Sans parler des risques de
schématisation voire d’idéologisation inhérents aux usages, quelques fois, maladroits
bien qu’innocents des sciences po auxquels nous pourrions involontairement mais
redoutablement exposer l'objet de notre étude. Conscients de ces enjeux
intrinséques a la recherche, nous nous engageons a ce que cette prochaine édition
constitue un réel sursaut sur le chemin perfectible et exigent des sciences humaines
en général et de I'anthropologie en particulier, lance les fondements d’un ancrage
décisif et immuable des logiques d’objectivité, définisse les regles de transversalité et
trace les limites de pluridisciplinarité tel que le préconise l'impératif académique du
Centre National de Recherches Préhistoriques, Anthropologiques et Historiques et le
suggere le devoir d’autocritique.

Le plan prévu pour notre colloque est structuré autour de trois axes, suivant en cela
la nature méme de [linitiation mystique en islam qui passe par une progression
verticale, allant de haut en bas, conformément au concept de force d’inertie sur
lequel se base la loi du mouvement. Cet itinéraire initiatique traverse trois niveaux
d’intelligence, dure trois temps et siege dans trois emplacements en rapport avec les
trois foyers de conscience : le cerveau, 'ame et I'esprit. Or, a l'opposé de toute
théologie conceptuelle, le soufisme est une sorte de superscience, que l'on ne peut
obtenir, autrement, que par les flux et les effusions répandus par Dieu, et par la
mobilisation du pouvoir captateur chez I'homme. De sorte qu’'a partir de la lecture
langagiére et donc élémentaire des textes et des lois de la shari‘a, le néophyte
parvient a une pénétration de I'esprit des |égislations divines en faisant I'expérience
directe de cet art sacré qui se forge dans la stricte discipline des organes, des sens
et des émotions par la pratigue assidue des techniques contemplatives et la lutte
inexorable livrée contre la passion létale et [lillusion encéphale, suivant
I'enseignement que lui dispense la tariga pour qu’enfin, il puisse se rendre capable
d'une compréhension globale et intuitive de la haqgiga, laquelle est le fruit de la
connaissance herméneutique. L'itinérant est, alors, apte a décoder les dogmes de la
foi grace aux écoulements théurgiques et prét a se mesurer a l'effet psycho-
optique dont parle le Coran : « A voir les montagnes tu les croirais inertes, alors
gu’elles vont de l'allure des nuages ! »(Les fourmis, verset 88).

Ce parcours holistique se décline comme suit :



1-Le premier degré, cycle exotérique, correspond & la loi 4= . Il concorde avec le
niveau de lislam a3 . Il est régit par la faculté de connaissance scolastique et, a
pour but de fournir au novice le substrat théologique qui constitue le support
didactique indispensable, sur lequel celui-ci fonde son apprentissage statique et
instinctif des commandements religieux et lui permet, progressivement, de réaliser la
transmutation de son étre physique et psychique par lI'acces dynamique aux textes
sacrés et de parvenir, a terme, a I'état de dévoilement illuminatif.

2 -Le deuxieme degré, cycle mésotérique correspond a cette zone intermédiaire,
appelée barzakh ou «isthme », qui s'incarne dans le canal de latariga 4k . ||
concorde avec le niveau de I'imén ¢4 et, a pour finalité de fournir au disciple qui
aspire a effectuer le voyage dans I'lpséité, une possibilité d’éprouver intérieurement
ce qu’il a pu saisir intellectuellement lors de son cycle exotérique et de lui donner,
ainsi, un fondement empirique pour son développement spirituel. Il s’agit la de la
faculté de connaissance extatique.

3-Le troisieme degré, cycle ésotérique correspond a la faculté de connaissance
visionnaire 4&da , || concorde avec le niveau de Iihsan o) et, permet au soufi,
devenu fin prét a sortir de I'absurdité et & marcher vers le Réel, de quitter I'état
d’ivresse existentielle et d’agitation inutile, c’est-a-dire, 'abandon de la station dite
de chromatisme variable vers une station de fixage chromatique, en vue d’entamer le
retour final a cet état d’équilibre ultime appelé dans le Coran « la Voie de rectitude »
ou al-sirat al-mustagim qui permet a 'Homme de se maintenir dans une posture de
verticalité parfaite et terminale.

Nous admettrons, en principe, tous les thémes de recherche qui puissent servir de
cadre général de réflexion pour chacun de ces trois axes tout en privilégiant ceux qui
permettent de cibler davantage notre problématique dont la question confédératrice
est celle du sens anthropologique de I'engagement soufi. Nous désirons que I'accent
soit mis sur limpact que produit le cheminement soufi dans lindividu et dans
I'univers, au passé comme au présent, en parcourant cet ensemble dynamique que
forme la triade susmentionnée "4ida . 4, )b . 42,4 " tout en essayant d’en dégager les
modalités de fonctionnement, les mécanismes de transfert et les conditions de
franchissement de ces différentes phases d’initiation ainsi qu'a en déduire des outils,

des méthodologies et des concepts en termes d’analyse de ce phénomeéne.

Un heureux hasard fait que notre prochaine édition ait lieu le 9, 10 et 11 septembre
2007 a Alger, proclamée cette année " capitale de la culture arabe ". Dome de I'islam
et sirene de la Méditerranée, Alger, a toujours été une tour de garde pour les
mystiques et un Pardes pour les femmes et hommes de Dieu. Cette Reine Lionne
qui, avec ses yeux incandescents, regarde la mer sans sourciller jouit de I'éternelle et
bienheureuse protection de son saint patron, sidi ‘Abd Al-Rahméan ben Muhammad
ben MakhlGf Al-Tha'alib (1384-1470), descendant direct du célebre martyr de la foi
Ja‘far ben Abi Talib appelé al-tayyar (le Volant), cousin germain du Prophéte et frére
ainé de I'Imam Ali. L'aieul hachémite du saint patron d’Alger fut le premier
ambassadeur de l'islam aupres du Négus d’Ethiopie, le monophysite Ashama ben
Abjar. La tradition le surnomme dha al-janahayn -celui qui est pourvu de deux ailes -
gue Dieu lui aurait substituées a ses bras coupés lors de la célébre bataille de Mo'ta
survenue en l'an 8 de [I'hégire (629 T) quil mena, avec une haute moralité



chevaleresque, contre les Byzantins et durant laquelle il sut garder debout I'étendard
de la foi jusqu’a ce qu’il tombe au champ d’honneur.

Le descendant algérois de cet héros de l'islam, baptisé chantre du paradis et faucon
des beni Téalib,se trouve étre l'incarnation méme de 'homme tridimensionnel, ayant
traversé les trois étapes de I'accomplissement anthroposophique, puisqu’il a non
seulement exercé la direction spirituelle sur 'ensemble des habitants d’Alger mais a
enseigné les bases théoriques et pratiques de la théosophie, dans une parfaite
parité, a un nombre considérable de filles et de garcons, occupé, contre son gré, la
magistrature supréme de la ville avant de se démettre de ses fonctions et rédigé plus
de 90 ouvrages, dontles Merveilles de I'Exégese, traitant des sciences tant
exotériques qu’ésotériques, dans la plupart desquels il expliquait, aux tenants de
I'orthodoxie parmi les juristes malékites, que le soufisme se fondait sur le Coran et la
tradition du Prophéte, établissant ainsi les racines musulmanes de cet héritage
mahomeétan.

La coupole octogonale, érigée par le dey Hadj Ahmed en 1108 de I'hégire (1696 T)
sur le tombeau du maitre d’Alger, au sommet de laquelle culmine la banniére de
sainteté, frappée de I'étoile et du croissant, semble rappeler, architecturalement, les
huit fameuses regles du soufisme_. De méme, les yogis d’'Inde et du Japon suivent,
eux aussi, les enseignements composés de huit pratiques en vue d’obtenir la
libération et accéder a I'éveil.. Quant a Saint Siméon (949-1022), il conseillait aux
novices chrétiens qui entamaient la meéditation hésychaste d'observer huit
regles contemplatives_. N'est-ce pas la un bel exemple témoignant numeériquement
de la communauté de destin qui lie les traditions spirituelles universelles ?

Depuis son ultime reposoir verdoyant, parfumé au musc d'Arabie et maculé de
henné, perché en haut de la colline qui domine le phare de I'amirauté, au cceur de
I'invincible Casbah, la voix douce et cordiale du gardien de la cité de
Mezghenaretentit encore dans les coeurs de tous les Algérois, qu'ils soient d’origine
ou d’adoption, pourvu que les nouveaux arrivants parviennent a déchiffrer les codes
de la subtilité et & s’initier aux maniéres de la citadinité. Cette voix séraphique dont
les ondes paisibles vibrent encore en ce haut lieu de piété et de sérénité semble
nous dire aujourd’hui qu’il ne faut pas entretenir la haine et que la communion ne doit
pas étre rompue ; que la haine ne peut étre assouvie par la haine ; qu’elle ne peut
étre écartée que par I'amour et le Pardon. Si bien qu’étranger, errant, vagabond ivre
de fatigue, sans-abri, affamé, femme isolée, orphelin, nécessiteux, malade,
handicapé, persécuté, marginal ou banni de la société, voire fugitif ou hors la loi,
guiconque pouvait se réfugier dans ce sanctum sancturum du mysticisme algérois
contre I'enfer des hommes et capter la baraka qui s’en dégage. Pour ce, il suffisait de
déclamer devant la Sublime Porte la formule consacrée shar' Allah ! (Justice de
Dieu!). Cest la, l'une des allégories inextricables qu’Alger, cité mystique -
majestueusement couverte de son voile de lumiere blanche aux yeux oints avec le
collyre de la gnose parée de son diademe royal, appelé a juste titre khayt al-rih ou
fil-de-I'ame - se propose d’évoquer au sujet du nombre de portes qui conduisent au
paradis et a I'enfer selon le Coran : huit pour le premier et sept pour le second. La
huitieme porte serait-elle « celle dont l'intérieur est source de miséricorde, et dont
I'extérieur suscite le calvaire !'» (Le fer, verset 13) ?



Une autre grande figure du soufisme illumine le ciel de la cité radieuse d’El-Bahja_.
Ville qui accueille 'une des deux sépultures_attribuées a I'apdtre de la khalwatiyya et
fondateur éponyme de la rahmaniyya, en qui s’effectue la synthése de la loi et de
I'esprit, 'honorable chérif sidi Muhammad ben ‘Abd Al-Rahman al-Gashtdli al-Azhari
al-Zawawi (1715/1793), communément appelé hamr al-lahyda b0 qgabrin ou
"barberousse aux deux tombes" en raison d’'un phénomeéne lié au dédoublement de
son corps apres sa mort, tel que l'affirme la tradition. C’est la, pour nous, une
occasion chanceuse pour célébrer ensemble la mémoire de celui qui fonda I'une des
plus ferventes et des mieux structurées parmi les quelgues quarante confréries
soufies que compte I'Algérie. Celui qui, depuis sa Kabylie natale, avant gu'’il ne
vienne s’installer a Alger, institutionnalisa les regles de la retraite contemplative_,
reconnaissant en cette pratique mahométane la condition sine qua non pour accéder
auxétats modifies de conscience. Nous formulons le voeu que ce rendez-vous
historique puisse rapprocher toutes les branches de cet ordre majestueux, présent a
travers le monde de I'islam, dont le champ géographique s’étend de I'Asie centrale
jusqu'au Nord de I'Afrique.

Bienvenue a Alger, capitale du soufisme.
Dr Zaim KHENCHELAQUI

Coordinateur scientifique du colloque



