
   

   حقيقة      ←      طريقة       ← شريعة

EXOTERISME →  MESOTERISME  → ESOTERISME 
  

   
  مجيد حميد شكر العقيدي1  

  جامعة بغداد ـ العراق
  التصوف الإسلامي روح الأديان والمذاھب

ان تسعى ھذه الدراسة للبحث فيما للتصوف الإسلامي من دور ھام في حياة الأديان والمذاھب، فقد ك    
ًالتصوف وعلى مر السنين قاسما مشتركا بينھا لكونه الحجر الأساس الذي تقوم به الأديان والمذاھب بل  ً

ولتسليط الضوء على ھذه الحقيقة رأينا أن . ھو لبھا وروحھا وأھميته لھا كأھمية الروح إلى الجسد
قھا، بوصفھا السبيل الأقوام نستعرضھا من خلال أقوال وآراء أشھر علماء الأمة الإسلامية، وشھادتھم بح

لتوحيد الآراء أو تقريب وجھات النظر بين المذاھب والأديان، الأمر الذي باتت الحاجة ملحة عليه في ظل 
  . المتغيرات المتسارعة في العصر الحديث

****************************************************************  
  عبد الرحيم العلمي2 

   فاس ـ المغرب– محمد بن عبد الله جامعة سيدي
  ـ    ماھية الإدراك ومصادر المعرفة-مقـام الإحـسان 

      ثنائية قطبية تتميز بالتلازم تفرض أنماط التفكير والنظر في عموم الحضارة الإسلامية بشكل عام     
لى مستوى ، وفي الوقت نفسه بالتضاد المطلق سواء على مستوى الوجود، أو ع– حضورا وغيابا –

/ الحدوث، الغيب /  القدم  الناسوت،/ اللاھوت : وسائل الإدراك التي يتم توظيفھا لحصر ھذا الوجود
وغيرھا من المفاھيم التي تتعدد بتعدد الحقول المعرفية النظرية على وجه .. التعدد/ الشھود، الوحدة 

إشكالية المعرفة، سواء :  القطبية لثنائيةمن بين ھذه الإشكاليات التي ظلت خاضعة في كليتھا لھذه ا .العموم
وقد . من حيث الماھية، أوالخلفيات المرجعية التي تؤسس عليھا، أو الحيثيات المحيطة بتجلياتھا وتحققاتھا

 على –فالتجربة الصوفية .  في تناولھا-  عبر التاريخ الإسلامي - كان الصوفية على رأس أھل النظر 
 بدون استثناء تجربة نظر تأملية بالدرجة الأولى، حتى في تجلياتھا –لي تفاوت في العمق الرمزي والخيا

فالتجربة الصوفية في أصل  ".التصوف السني  "  :غير المثيرة للجدل، أي ما اصطلح على تسميته ب
انطلاقا  .نشاتھا متأسسة على وعي تأملي عميق بقصور القوى المعرفية، وضيق مجال الإدراك البشري

 تطلع وحرص – بالتدريج عبر مراحل السلوك –اس، يتنامى لدى صاحب مقام الإحسان من ھذا الإحس
على الانعتاق من ذلك القصور البشري، والانطلاق نحو كلية المعرفة ولا نھائية الإدراك، الشيء الذي 
: يستدعي بالضرورة الاستناد إلى مرجعية ذات أصول غيبية مطلقة، وھذا بالذات ما أطلق عليه الصوفية

: ، لتصبح بذلك مسالك المعرفة ذات مستويات ثلاثة] وآتيناه من لدنا علما [ المعرفة، او العلم اللدني 
ثم إن البحث في إشكالية ماھية المعرفة كمفھوم، استدعى بحثا آخر في شروطھا، . العقل، النقل، الوھب

تبه، وصفاته، وآدابه، العارف، أصنافه، ومرا: والأطراف المكونة لھا، فتشعب الحديث عندھم عن
 ثم عن المعروف، ماھيته، وصفاته وحالاته، ثم أصناف العلوم، وأدوات الإدراك المحيطة به،  ومقاماته،

واستدعى أيضا مبحثا آخر عن طبيعة العلاقة ومجال التداخل بين المعرفة  .وحدود مدركاتھا من الحق
  . الخ... ب القوم كالمحبة، والسكر، والجذبوبين مسالك إدراكية أخرى وحالات وجدانية معينة في مشر

 
 
 

****************************************************************  



  أسعد السحمراني3 
   بيروت ـ لبنان-كلية الإمام الأوزاعي للدراسات الإسلامية

  ّالصوفي بين البياني واللدني 
ّ، وميزه "ّ ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفةوإذ قال"استخلف الله تعالى الإنسان في الأرض    

بالعقل، وأعطاه نعمة العلم بحيث يتمكن من التسامي ليتقرب من الله خالقه من خلال معراج روحي 
وفكري ووجداني، ولكي يحيط بما يستطيع من أسرار المنظومة الكونية، فسلاح الإنسان في المسار 

  : والعلم يتوزع على ثلاثة أنواع." ّلم آدم الأسماء كلھاوع: "الحياتي ھو العلم لقوله تعالى
وھو العلم الكسبي الذي يحصله كل إنسان بقدر، وفي بابه يدخل علم " ّعلمه البيان" العلم البياني - 1

  .الشريعة
ًوعلمناه من لدنا علما"ّ العلم اللدني - 2 ، وھو علم من مصدره إلھي، من لدن الله تعالى يتحصل بطريق "ّ
  .ھام، ويھبه الله للخواص من عباده ممن تأھلوا لذلكالإل
 الوحي وھو للأنبياء صلوات الله عليھم، وھو خاص لمن اصطفاھم الله وعصمھم، وھذا الصنف ليس - 3

  . في موضوع حديثنا
أما البياني واللدني فھما أساس البحث في إطار الرد والبيان، وفي مواجھة الشطح الذي يحصل لعدم وجود 

وھذا ) البياني واللدني(فالصوفي يسعى لتحصيل علمي الشريعة والحقيقة .  من علم البيان والفقهالعاصم
  .أمر يحتاجه الإنسان المستخلف في الأرض ليؤدي دوره، وليحمل الأمانة، وليتمم مقاصد الشريعة

***************************************************************************  
   فريد دحروجعلي4 

   بيروت ـ لبنان-كلية الإمام الأوزاعي للدراسات الإسلامية
  الطرق الصوفية دراسة في المنھج والأھداف

   
 ولا - بخطوطھا العريضة  يمثل ھذا البحث ثمرة اجتھاد ونظرة متأنية لواقع الطرق الصوفية اليوم         

تسليط الضوء على الاطار العام الذي  ن خلال م-سيما الفرق الصوفية المنتشرة في الشمال الافريقي 
ما يتصل بھذا المفھوم العام من عناوين تتفرع  يحدد مفھوم ھذه الطرق لمصطلح الصوفية والتصوف ثم

ًوالأسلوب والغاية التي يسعى اليھا الصوفي دائما في كل أحواله  عنه وتلتصق به، بحيث تحدد المنھج
ً البحث أيضا على الجانب النظري في طريقة فھم الصوفية وأحزابه، وقد ركز ومقاماته وأوراده

ًمن واقع النصوص التي عملوا عليھا، وذلك لبناء الشخصية الاسلامية فردا ومجتمعا واجتھاداتھم، ً. 
الجسمانية، لأن الروح إذا  فحاجة الانسان اليوم للحياة الروحية تفوق في أھميتھا ونتائجھا أضعاف حاجاته

الطرق الصوفية بدور كبير في حل  وقد قامت كثير من. تھا تصاب وتمرض كالجسمحرمت من احتياجا
 .ًلھا دنيويا والتي اوجدتھا المسيرة المادية للحياة كثير من المشكلات النفسية والاجتماعية التي لا حل

 " دراسة في المنھج والأھداف: الطرق الصوفية:" المتواضع يحمل عنوان حول ھذه الأفكار رجاء بحثنا
وآخر يتناول الطريق الصوفي في . يتناول التصوف في التاريخ والمنھج والمضمون قسم: ضمن قسمين

  والغايات الأھداف
****************************************************************  

  نضال فاضل كاني الفتلاوي5 
  جامعة بغداد ـ العراق

  التصوف وأثره في استقرار الشعوب والأمم
إن : ( تنطلق الدراسة من قاعدة معرفية قال بھا حضرة السيد شيخ القادرية محمد الكسنزان، مفادھا    

بمعنى أنه نداء روحي يصل إلى باطن الإنسان المستعد بغض النظر ) التصوف ھو قانون السماء الأول 
القديم والمتوسط والحديث،  في الشرق والغرب، في العالم   عن معتقده أو عرقه أو ما إلى ذلك، ولھذا نجد

بين أھل الديانات الوثنية القديمة وأھل الديانات السماوية، قوم كأنما استمدوا روحانيتھم من نبع واحد، 
أولئك ھم . ًوكأن قبسا من نور غير نور ھذا العالم يسيري في كيانھم، وينير الطريق أمامھم لنيل مطلبھم

التصوف (من ھنا حاولت الدراسة الارتكاز على مفھوم .. ربھمالصوفية على اختلاف دياناتھم وتنوع مشا



***************************************************************************  
  ديلاور غورار  6 

   تركيا  قونيا ـ جامعة سلجوق ـ كلية الإلھيات
   قبل الشمس و بعد الشمس

لف ولھذا السبب يصير تفھيم أفكار مولانا في مخت.  سنة مولانا٢٠٠٧ ھذه السنة UNESCOلقد أعلن     
ھاجر . 1207في ) أفغانستان(ولد مولانا في بلخ . البلدان من أھم الوظائف التي تقع على أعناق الباحثين

وألف بعض . إلى أناضول مع أسرته و ھو صغير واستوطن مدينة قونيا و اكتسب شخصيته العلية فيھا
أھم الشخصيات في تاريخ وكان من . الكتب كالمثنوي والديوان الكبير و فيه ما فيه و المجالس السبعة

. تركت آراء مولانا في المجتمع العثماني أثرا عميقا ولعبت شخصيته في ھذا الصدد دورا كبيرا. التصوف
و اليوم يستمر تأثيره و تزداد شھرته و تنتشر آرائه في كل . لم يزل تأثيره في المجتمع التركي حتى الآن

فبعد أن . قبل الشمس و بعد الشمس: م حياة مولانا إلى قسمينأساسا تنقس. أنحاء العالم خاصة العالم الغربي
العارف (أتناول في مقالي ھذا موقف الشمس ). العشق الإلھي(كان فقيھا عالما صار بعد الشمس عاشقا 

في انتقال مولانا من العلوم الظاھرية إلى ) شمس الدين التبريزي شيخ مولانا محمد جلال الدين الرومي
  . ة وما وقع العشق الإلھي على مولاناالمعارف الباطني

****************************************************************  
  عبد السلام بديوي يوسف الحديثي 7 

  كلية الشيخ الكسنزان ـ سليمانية ـ العراق
  الفناء في الطريقة العلية القادرية 

تصوفين خاصة، فكتب كل واحد منھم على قدر فھمه شغل موضوع الفناء أذھان الباحثين من خارج الم    
للتصوف وخلطوا بين الفناء وبين الحلول والاتحاد وعدوا أقوال وأشعار بعض المتصوفين مثل الحسين بن 

من باب الكفر، لقد ارتأينا أن نبين الفرق بين الفناء من جھة ) قدس الله سرھما ( الحلاج وابن عربي 
خرى، كما أخذنا رأي نخبة من أعلام التصوف عبر العصور بالفناء، والحلول والاتحاد من جھة أ

   .وبخاصة رأي الطريقة العلية القادرية بھذا الموضوع، آملين أن يحوز البحث رضاكم ورضا المؤتمرين
***************************************************************************   

  محمد صحري8 
     بن عبد الله ـ فاس ـ المغربجامعة سيدي محمد

  مراحل السلوك الصوفي
) أي قابليته للاتصاف بالأوصاف الإلھية(إن القلب الذي تناط به مسؤولية وعبء حمل الصورة الإلھية     

. ليكون محل نظر الحق من الوجود يتطلع بالضرورة إلى الله تعالى إذا أزيحت من أمامه العوارض
وعطل ھذا . الإلھية المتجلية في شخص آدم الترابي، ولم يسجدوا لھيكله الطينيفالملائكة سجدوا للصورة 

Ϳوالغفلة . فيكون عطله إذن في غفلته عن الله. الجھاز ناتج عن عدم تشغيله، وتشغيله يكون باشتغاله با
يتسلل ناتجة عن تراكم سحب النفس في سماء القلب وتلبدھا في فضائه مما يحجب شمس الحقيقة، والتي لا 

: منھا إلا شعاع ضعيف يميز الصوفية في ھذا الصدد بين خمسة أطوار للنفس بحسب درجة طھارتھا
. نفس الكامل= النفس الأمارة بالسوء،النفس اللوامة، النفس المطمئنة، النفس الراضية، النفس المرضية 
ة بالسوء، ثم ذات وسحب النفس تشف تدريجيا، فتكون ذات ظلمانية كثيفة على مستوى النفس الأمار

ظلمانية أقل كثافة على مستوى النفس اللوامة، ثم نورانية كثيفة على مستوى النفس الراضية، ثم نورانية 
وفي كل ھذه الحالات تعتبر النفس في كل أطوارھا المشجب التي . شفافة على مستوى النفس المرضية

 مرآة القلب إلا بزوال النفس زوالا شعوريا تستقر عليه سحب التعلقات الكونية، والتي لا تنزاح كلية عن



****************************************************************  
  يوسف زيدان9 

  مدير مركز المخطوطات بمكتبة الإسكندرية ـ مصر
  !!الأفق العلوي، بين التصوف والرھبنة 

فيه نزوع ًولكن من الصحيح أيضا، أن الإنسان على إطلاقه، ) صحيح(حديث .. لا رھبانية في الإسلام    
ًوما بين القطبين يعيش الفرد مترددا، ) الحيوانية/الحسية(ينازعه انجذاب إلى الجھة المقابلة . للأفق العلوي ِّ

إن كان : ِّفإن حلق بجوانيه إلى الأفق الأعلى، تسمى تحليقه بأسماء. أيا ما كانت الديانة التي ينتمي إليھا
: ًوإن كان مسلما.. ًو إن كان مسيحيا فھي الرھبنة والديرية. .ًيھوديا فھو من الأسنيين، أو جماعة القبالة

يدور البحث حول اتصال الحلقة الروحية الجامعة بين الخبرة الصوفية الممتدة خلال قرون . التصوف
على يد ) المحبة(ًفيستعرض نقاط الالتقاء، ابتداء من دخول فكرة . ًالإسلام، وتجربة الرھبنة الأطول عمرا

على دين الصليب يكون (ية، والسلم الروحي على يد ذو النون المصري، وقول الحلاج رابعة العدو
 وسلم على ∴تأدب بباب الدير واخلع به النعلا : (ًومرورا أشعار أبي الحسن الششتري التي منھا).. موتي

حب، ثم وقوله بدين ال) الشيخ الأكبر(ًويتوقف البحث حينا عن ابن عربي ).. ًالرھبان واحطط بھم رحلا
  .ًيقف أخيرا عند عبد الكريم الجيلي ونظريته في وحدة الديانات

***************************************************************************  
  أمين يوسف عودة10 

  جامعة آل البيت ـ عمان ـ الأردن
        شھودا وحبا وخطابا: التصوف

الحب أصل : التوطئة، والتصوف شھودا، والتصوف حبا:  ھيتنطوي المشاركة على أربعة محاور   
ترمي ھذه المشاركة إلى التأمل فيما يمكن للتصوف الإسلامي، فكرا وسلوكا، . الوجود، والتصوف خطابا

أن يحققه للإنسانية التي باتت نھبا لرغباتھا وأھوائھا الفكرية والمادية بمعزل عن حضانة الروح، وعن 
التوطئة، والتصوف شھودا، : تنطوي المشاركة على أربعة محاور ھي. والأخلاقيةمرجعياتھا الإلھية 

ترمي ھذه المشاركة إلى التأمل فيما يمكن . الحب أصل الوجود، والتصوف خطابا: والتصوف حبا
للتصوف الإسلامي، فكرا وسلوكا، أن يحققه للإنسانية التي باتت نھبا لرغباتھا وأھوائھا الفكرية والمادية 

فالتصوف من حيث ھو شھود يسعى إلى . عزل عن حضانة الروح، وعن مرجعياتھا الإلھية والأخلاقيةبم
الكشف الذوقي عن حقيقة الوجود ظاھرا وباطنا؛ وعن حقيقة الإنسان النورانية المنطوية فيه، واستثمار 

 باطلا؛ لأنه استبصار  على استبصار الحق حقا والباطل- التي أھملھا الإنسان–طاقتھا الإيجابية وقدرتھا 
. ذوقي وليس عقليا فحسب، والعمل على نبذ الباطل ودفع الظلم وإحقاق الحق من واقع ھذا الاستبصار

والتصوف من حيث ھو حب، والحب من حيث ھو أصل الوجود يمثل جاذبا محوريا للإنسانية التي أعمتھا 
ل يمثل جاذبا محوريا عمليا نحو التحرر  أقو–الكراھية والأحقاد والخلافات على سراب زائل وظل حائل 

من الطاقات السلبية التي لا تفضي إلا إلى التدمير والخراب، وإحلال طاقة الحب محلھا التي ستفضي إلى 
والتصوف من حيث ھو خطاب ينبغي أن يطور من . إحياء الإنسانية واستعادتھا كرامتھا وإسعادھا
 قدر عقولھم واستعداداتھم، وله أن يفكر في السبل التي استراتيجياته الخطابية، ويخاطب الناس على

تخرجه من حيزه الطرقي الضيق ليرقى إلى آفاق أرحب، ويكون خطابا كونيا تنضوي تحته كل الطرق 
  .الصوفية

 
 
  



  حسن عبد اللطيف الخطيب 11 
  مؤسسة المأمون الدولية ـ دمشق
  الرابطة في التجربة الصوفية

قديما وحديثا، وتبيان فاعلية الرابطة كأداة ... والمرابطة في التجربة الصوفيةبحث عن مفھوم الرابطة    
سريعة في الانتقال الروحي للمريد من مرحلة المنھجية التعبدية المجردة إلى مرحلة التحقق ما نحاول رسم 

 إلى ملامحه ھنا أن الرابطة كمفھوم وممارسة تبرھن بحق عن قوة الحب والاجتماع في تحويل الأرواح
سيمفونية رائعة تتناغم فيھا الألحان في صعودھا إلى الأعلى درجة درجة وبالتالي نقل الممارسة الصوفية 

 يرصد أيضا الأدوات الفعالة الأخرى التي تتيح للمريد السالك الغوص في بحار  البحث. من مقام إلى مقام
ستوى مع تحليل عملي لأكثر من ظاھرة ھذه الأدوات التي تھيكل بناءا صوفيا رفيع الم. التحقق والشھود

   .صوفية مھمة تتعلق بھذا المجال
***************************************************************************  

  المنصوب عبد العزيز سلطان طاھر12 
  جامعة صنعاء ـ اليمن

  إطلالة على الحضرة العلوانية
من التھم أھمھا ما جاء من عدد من علماء الشريعة الذين رأوا تعرض التصوف خلال التاريخ لعدد     

وثانيھما من عدد من المثقفين الذين رأوا في مناداته بالزھد والقناعة ھروبا من مواجھة . خروجه عن الدين
حتى تمادى بعضھم لينزع صفة الوطنية عن .. الواقع المعاش وتخليا عن المشاركة الإيجابية في بناء الحياة

سنحاول تتبع سيرة وأفكار الشيخ أحمد بن علوان . فية ويتھمھم بممالاة الأعداء ضد الوطن والأمةالصو
الشرعية والصوفية والأدبية لنتبين حقيقة التصوف تجاه القضايا سالفة ) ھـ665ت (شيخ صوفية اليمن 

ل منھا إلى التعريف مقدمة تشير إلى عصر ابن علوان والانتقا: الذكر على أن ننھج في تبيان ذلك ما يلي
بشخصيته وثقافته إجمالا ونظرة الأدباء والمفكرين له خلال الفترة اللاحقة له حيث لم يختلف على قطبيته 

   ..أحد، وعلاقته بالسلطة الحاكمة في عصره
***************************************************************************  

  الحسن تاوشيخت13 
   الوطنية للملكة المغربية ـ الرباطالمكتبة

  مخطوطات التصوف بالمكتبة الوطنية للمملكة المغربية
تحتضن المكتبة الوطنية للمملكة المغربية ذخائر مھمة ونادرة من المخطوطات التي تتناول مختلف     

نوادر مع وسيتناول العرض تقديم ھذه ال. المواضيع والفنون، وتشكل مخطوطات التصوف أھمھا وأنفسھا
للجزولي والذي انتشر بشكل واسع في كل أصقاع العالم " دلائل الخيرات"التركيز خاصة على مخطوط 

العرض سيكون بالعربية ومعززا بصور . (الإسلامي وكان مثار اھتمام وجدل منذ تصنيفه إلى اليوم
  ). powerpointمحملة على 

****************************************************************  
  محمد فتحي محمد راشد الحريري14

  جامعة الشارقة ـ الإمارات العربية المتحدة
  المؤثرات الخارجية في التصوف

يتھم التصوف بأنه قد تأثر بكثير من الطقوس الغريبة عن الإسلام، فقد داخلته ترميزات كھنوتية     
ما مدى صحة ھذه : السؤال..  وفلسفات إغريقيةوطلاسم بعيدة عن الإسلام، إضافة إلى مؤثرات فارسية

و إن كانت خطأ فكيف اتھم التصوف بتلك الأباطيل، وكيف !! الاقوال ؟؟؟ إن كانت صحيحة ما الدليل ؟؟
إن كنت ناقلا فالصحـــة، أو مدعــيــــا (يمكن أن نرد عليھا بأسلوب علمي موثق؟ عملا بالقاعدة الشرعية 

ولاسيما .. ذا التساؤل بإذن الله من خلال معايشتي للصوفية في بلاد الشاموسوف أجيب على ھ) فالدليل
وھو دراسة ميدانية تمثل رسالة ) الطرق الصوفية في حوران(وأنه قد سبق لي تأليف كتاب بعنوان 

  . في جامعة الإمام الأوزاعي ببيروت  التخصص الأولى لي
************************************************************************  
  



15 Mohammad Reza Rikhtegaran 
  

Teheran University          
Seek thou not the temple but the temple’s master Sufi paradigm of pilgrimage 
        Our age is not one of pilgrimage. Pilgrimage is a return to the origin. 
Pilgrimage is an arrival at the House of the heart, a seeking of the House-
Master’s visage. It is a going back home. Yet today no one wants to go back 
home. The original home - land is forgotten. That’s why we can term the 
contemporary world situation one of  “homelessness”. This homelessness should 
be understood in such a way that man is no longer at home in his essence. 
Homelessness as a world destiny can now be understood as not being at home in 
the essence of man. Nowadays very few people have an experience of truth as 
an unveiling of the Sacred ( sahati - ghods ). Our age is the age of the 
concealment of truth. Man has become his own veil and to him the sacred realm 
is hidden. Now, is man capable to be oriented to his origin once again? Is man 
able to find the way back home once again? Yes and no. Yes, if he turns toward 
the Enlightened Souls ( Aulya ), “ Dwellers of the Divine “ - who are themselves 
the House ( bayt, temple ) and the Masters of the House - and invoke them from 
within, submitting to their sovereignty and holy guidance. And no, if he persists 
on the present profane egotistic situation and keep the path to the heart, the path 
of coming back home, ever and yet closed.  
**************************************************************** 

  أحمد نصري16
  جامعة الحسن الثاني ـ المحمدية ـ المغرب

  إشكالات المعرفة الصوفية
تكشف ھذه المحاضرة عن مجموعة من إشكالات المعرفة الصوفية من خلال استقرار ظواھر ومظاھر     

عطاءات المتصوفة علما ومنھجا وسلوكا، واستنادا أيضا إلى مجموعة من المصادر والمراجع التي شكلت 
 الھوة الفاصلة بين العلم والمعرفة التي اجتھد   صوفيا يربط بين المعرفة وباقي العلوم الإنسانية لردمبعدا

  . بعض من ليست لھم دراية بعلم الأحوال و المواجد لطمس ملامح التقارب بينھما
***************************************************************************  

17 Faik Hoxha  
Head of the Tijani Sufi Order of Albania 
The Coming of the Tijaniya Tarikat in Albania 
    This paper deals with the history of the Tijaniyah Tarikah in Albania, its 
coming and progress during the times of the Ottoman and post-Ottoman 
Albania. By being himself the head of the Tijani order, Shaikh Faik will 
describe even the number, locations and teqes of the order in the country.  
*************************************************************************** 
18 Olsi Jazexhi      
JEHONA STUDY CENTER – Tirana Albania      
The Bektashi Order of Dervishes and the national modernization in Albania 
     In my paper ‘The Bektashi Order of Dervishes and the national 
modernization in Albania’ I will show how the Bektashi Order of Dervishes, 



apart from being a sufi order, has been one of the major contributor to the birth 
of the Albanian nationalism. By analysing its history from the order’s 
appearance in Anatolia and its move towards the Balkans, and later the 
ideological change of the order towards nationalism, I will show the order’s role 
in the creation of the modern post-Ottoman Albanian identity. For this I will 
analyse the order’s manual, the Fletore of Bektashijve (Bektashi’s Notebook) 
where the order’s new modern religious dimensions have been laid down as well 
as many poems and works from significant Bektashi muhibs and dervishes 
during the late 19 and early 20th century. 
**************************************************************** 

  كفتارو صلاح الدين أحمد19 
   

  للدراسات الإسلامية ـ دمشق ـ سوريا مجمع الشيخ أحمد كفتارو
   

  التدين بين الشريعة و الحقيقة
   

يصب فيه المكلفون يرى الصوفية أن كثيرا من الناس وھموا حين ظنوا أن الدين ھو عبارة قالب جامد     
ًصبا و يلتزمه الناس حرفا حرفا وغفلوا عن حقيقة ً  أن التدين ھو حياة وأن الشريعة ھي الروح لھذه الحياة، ً

حينما تفھم لا على أنھا قوالب ولكن على أنھا محركات ومحفزات للانطلاق في آفاق الحياة والمجتمع 
ووھم آخرون حينما ظنوا أن التدين ھو عبارة عن طقوس وشكليات دون النفوذ منھا إلى الجوھر وظنوا 

يا و التكايا و الخوانق، والصحيح أن الدين أو التدين ھو ـ حسب المفھوم الصوفي أن الدين ھو حبيس الزوا
فالتصوف ھو ) ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار(ـ منھج حياة يقيد بقوله تعالى 

  .روح الحياة وضمانة الدار الآخرة
**************************************************************************  

  مشھور عبد الرحمن حسين سرور ـ و ـ محمد ماجد سيد صلاح الدين20 
   

   دولة فلسطين–جامعة القدس العربية ـ القدس 
   

  التربية في الطريقة القادرية الصوفية في بيت المقدس
   

 الصوفية في بيت التربية في الطريقة القادرية" ّسوف أتحدث في ورقتي البحثية التي ھي بعنوان 
عن الطريقة القادرية، نشأتھا، وتطورھا، وأھم شيوخھا بإيجاز، ثم عن الأداء التربوي والتعليمي " المقدس 

لھا في بيت المقدس بخاصة، وفلسطين بعامة، والخطوات التي يتبعھا شيوخھا في تعليم المريدين، 
ّ ثم سأتحدث عن مدار التربية والتعليم في والمنھاج التي يسيرون عليھا، وأھم العلوم التي يتعلمونھا،

  . ّالطريقة القادرية، ودورھا التربوي والاجتماعي في القدس وفلسطين
**************************************************************************   

  كونول بنياد زاده21 
   

  أكاديمية العلوم الآذرية ـ باكو ـ أذربيجان
   

   والتصوف في الإسلام(mysticizm)المستيسيزم
   



ًإن التصوف مجال واسع جدا ومعقد في نفس الوقت والغرض من ھذا المقال ھو محاولة إلقاء الضوء    
ھناك عديد من العلل والحجج المبرھنة التي قدمھا . (mysticizm)فقط على علاقاته مع الميستيسيزم 

نسعى إلى توضيح المسائل . قة واستحالتھا على حد سواءكثير من العلماء والباحثين على وجود ھذه العلا
مصدر التصوف وعلاقاته  :الأربع التالية بغية إبراز موقفنا في القضية وتوضيحھا على قدر الإمكان وھي

الطابع البشري العام للدين الإسلامي واحتواؤه على الأديان والعقائد السابقة وعكس  .بالدين الإسلامي
وجود الخواص المتشابھة والمميزة لدى الناس المقيمين . جوھر الوعي المستيكي .صوفمزيته ھذه في الت

الميزات  .في المجتمعات المختلفة وبينھم الاختلافات في الايدولوجيا والتفكير وأھمية ھذه الخواص
   .مكانة الوعي الميستيكي في العقيدة الصوفية وأھميته. المتشابھة والخاصة للتصوف والميستيسيزم

****************************************************************  
  ليلى عبد الكريم خليفة22 

  مجمع اللغة العربية ـ عمان ـ الأردن
  .أسرار إلھية، روحانية، كونية وحسية". وصول ووصال"، "غيب ظاھر: "الشريعة عند ابن عربي

ْمن تشرع تأدب ومن : "يقول ابن عربي     َْ ََّ َّ َ َتأدب وصلَ َ َ ھو الوصول، ) السلوك(وكما أن غاية الطريق ". َّ
يتناول الشيخ الأكبر موضوع الشريعة والحقيقة . فإن غاية الوصول ھو الوصال والقرب، في حضرة الله

ُّالحقيقة لب الشريعة فھي كالدھن الذي في اللب : "ببعديھما الظاھر والباطن، العام والخاص، فيقول ُ
يرى ابن عربي أن . َّالقول إذن بأن الشريعة ظاھر الحقيقة وأن الحقيقة باطن الشريعةفنستطيع ". يحفظه

و أن من . من العامة، أصحاب ظاھر الشريعة، من يرعى حقوق الشريعة ونواميسھا ويحظى بمنافعھا
لقد كان لأبن عربي . الخاصة من تحقق بالحقيقة وأسرارھا، فيعلم مأخذ الشريعة من الحضرة الإلھية

إن له مدرسة فقھية خاصة به، وإن كانت تقترب من : ھتمام كبير في الفقه، ونستطيع أن نؤكد وأن نقولا
وھو يرى في كل جزئيات الشريعة، الحكمة الإلھية وما يترتب عليھا في عالم . مدرسة ابن حزم الظاھري
لدين والشريعة والشعائر ما مفھوم ا: وسنطرح في بحثنا ھذا الأسئلة التالية. الروح والكون وعالم الحس

عند ابن عربي؟ ما علاقة الشريعة المحمدية و أسرارھا، مع الشرائع الأخرى عند الشيخ الأكبر؟ ما علاقة 
  الشريعة والحقيقة والطريقة، في إطار نظرية وحدة الوجود؟

****************************************************************  
  محمد الكحلاوي23 

   
  جامعة الزيتونة ـ تونس

   
  ّمراجعة نقدية لتصور العلاقة بين الظاھر والباطن: التأويل الصوفي لدى ابن عربي

   
ّيھدف ھذا البحث إلى المراجعة النقدية لموقف رسخته الدراسات الكلاسيكية بشأن فكر ابن     
ن ابن عربي يلغي الظاھر، لقد شاع أ. ونظرته إلى إشكالية الظاھر والباطن والشريعة والحقيقة عربي

ّوينتصر إلى الباطن، ولا يرى علما إلا بباطن النص وباطن الموجود، شأنه في ذلك شأن الفلاسفة وعلماء  ّ ّ
ّلكن النظر الحصيف في فكر ابن عربي وتملي طبيعة السياق . القائلون بالتأويل) le théologue(الكلام 

يكشف العكس، فابن " فصوص الحكم"و" ّتوحات المكيةالف"المعرفي لنصوصه ومجمل مؤلفاته لا سيما 
ّعربي لا يلغي الظاھر إطلاقا، وليس باطنيا فقد نقد الباطنية الإسماعيلية، واختلف مع الفلاسفة والمتكلمين  ّ ّ

إن نظرية ابن عربي للتأويل . في نظرتھم إلى التأويل وربطھم إياه بالبرھان ومبادئ المنطق الأرسطي
لى رؤية جدلية للعلاقة بين الظاھر والباطن والشريعة والحقيقة مع اعتبار التأويل تعبير ّالصوفي تتأسس ع

وأسس . ّعن إرادة المعرفة، ومن ثمة فقد ربطه بالكشف، بالذوق، بالحفر في اللغة للانفتاح به على الوجود
قة مع مقصد الخطاب لنقد معرفي ايبستمولوجي يربط التأويل بالأطر القبلية التي تمنحه إمكانية المطاب

ّھكذا إذن سيسعى ھذا البحث إلى إدراك التواصل الجدلي بين الظاھر والباطن في تصور ابن . الإلھي ّ
ّعربي على مستوى الدلالة المعرفية والوضع الأنطلوجي للكائن، حيث يكون التأويل بحثا في الأول، وما 

شف، فالعارف الصوفي يسعى إلى إدراك حقيقة ّيؤول إليه الكلام، وعبور من الظاھر إلى الباطن عبر الك



ّالوجود والإنسان من خلال سلسلة التجليات، وتلقي المعنى العميق لآي القرآن، المتشابه منھا على  ّ
ّالأخص، وذاك شكل من أشكال الوعي بقضية الفھم التي يعد ابن عربي أول من حاول صياغتھا صياغة  ّ ّ

" ا ھو معلوم فالفھم أعلى من التفسير، فھو بحسب الشيخ الأكبرنظرية في تاريخ الفكر الإنساني، وكم
ّللدلالة القصدية للمتكلم، وعندما يتعذر ذلك يحاول السامع تفسيرھا، وھو ما يشرع ) المتلقي(ّإدراك السامع  ّ ّ ّ

 تضمنھا النسق الصوفي لابن herméneutiqueلنا إمكان الحديث عن نظرية للتأويل أو فلسفة تأويلية 
  .عربي

****************************************************************  
  بثينة الجلاصي 24

  جامعة القيروان ـ تونس

  ّابن تيمية من التصوف أضواء تقديرية على موقف
   

ّما من شك في أن أغلب الدراسات الاستشراقية والعربية الحديثة قد رسخت في الضمير الإسلامي  ّ ّ ّ
ّفعد المنافح عن الأصول التشريعية والعقدية على مذھب ) ھـ728ت (ّي الدين بن تيمية ّصورة معينة لتق

ّالحنبلية بل إن غولدزيھر  ّGoldziher يذھب في مألف إلى أن ابن تيمية كان أصوليا متشددا، ورافضا ّ ّّ ّ
ّولعل موقفه من التصوف يتنزل في ھذا المنزع الأصولي المتشدد. ّلكل بدعة ّ طار يحاول بحثنا في ھذا الإ. ّ

ّھذا أن يكشف عن حقيقة تصور ابن تيمية للتصوف في عصره من خلال مواقفه التي تبدو في الظاھر  ّّ
ّوعلى ما تنقله الدراسات مواقف معادية للصوفية، ولطريقتھم ممارسة المعتقد الديني، وسنثير إشكاليات  ّ

ّثلاثة ترتبط بعلاقة الشريعة بالتصوف من منظور أصولي حن وأولى ھذه الإشكاليات تتمثل في : بليّ
ّمحاصرة الجوانب التي يرفضھا الفقيه في الصوفي أما ثانيتھا فتبحث في خلفيات ھذا الرفض وأبعاده ّ .

ّما ھي طبيعة التصوف الذي يريد أن يؤسس له : ّلنختم بمعالجة إشكالية جوھرية تتمثل في التساؤل التالي ّ
ّوھذا يعني أننا سنعيد النظر في موقف   ويراه موافقا للشريعة والعقدية ؟الفقيه الحنبلي ومثاله ابن تيمية

ّالفقيه ابن تيمية من أساليب التفكير عند الصوفي ذاك الذي ھمشته المؤسسة الدينية الرسمية بشكل أو 
ّبآخر، وھو ما سيضيء لنا جانبا ھاما من تاريخ ثقافتنا ھو فھم علاقة الرسمي بالمھمش من خلال تحد ّ يد ّ

ّعلاقة الفقيه بالصوفي، فتتضح لنا بذلك كيفية التنازع بين ثلاثة أقطاب يدعي كل واحد منھا احتكار معنى 
  .امتلاك الحقيقة، السلطان من جھة والفقيه من جھة أخرى والصوفي من جھة ثالثة ّالنص الديني و

******************************************************************* ****  
25 Jean During        
  
CNRS, Paris, FRANCE 
 
Les conditions d’une musique spirituelle : l’éclairage d’Ostad Elahi, gnostique 
et musicien (1895-1974) 
 
    Les traités soufis disent beaucoup de belles choses sur la musique en général, 
ainsi que sur les conditions et les effets d’une écoute spirituelle, mais rien sur les 
formes musicales elles-mêmes, ni sur ceux qui la produisent, comme si l’objet et 
le sujet s’effaçaient naturellement  face aux irradiations du symbolique. De son 
côté l’anthropologie a perdu sa voix dans le débat sur les relations entre la 
musique et la transe, sans convaincre les neurologues et les cognitivistes, et sans 
aborder l’autre versant de la question que les sciences dites humaines hésitent à 
évoquer: la dimension spirituelle et éthique de la musique. Un examen attentif 
des pratiques musicales soufies ou assimilées gagne beaucoup à prendre en 



compte les rares témoignages de personnes doublement initiées à l’art de sons et 
aux états intérieurs. Confucius est bien loin de nous, Swami Haridas n’a laissé 
qu’un mot sur son art, formulé par son disciple: « la différence, c’est qu’il joue 
pour Dieu, et moi pour un des grands de ce monde ». A notre époque le 
témoignage verbal et musical d’un gnostique et maître de musique hors pair et 
hors normes, Ostad Elahi, est d’autant plus précieux qu’il est à notre portée, par 
les dits (consignés en publiés), les sons (enregistrés et publiés) et de nombreux 
témoignages. Croisés avec l’expérience d’un ethnomusicologue familier du 
samâ’, ces nouvelles perspectives peuvent renouveler les anciennes. 
***************************************************************************  
26 Paul Ballanfat 
Université Jean Moulin – Lyon – France 
   
L’unicité de l’être comme instrument critique du soufisme  
   
    Dans l’histoire du soufisme, il n’a pas manqué de groupes ou de tendances qui 
de l’intérieur des conceptions mystiques tenaient un discours critique envers le 
soufisme. Certaines de ces tendances ont développé ces critiques à partir de la 
notion de wahdat al-wujûd attribuée à ibn ‘Arabî par ses successeurs. Ce fut en 
particulier le cas de la tendance melâmi de la deuxième période qui s’est 
constituée dans l’empire ottoman. L’intérêt de cette tendance est de s’être 
construite elle-même en réaction contre ce qu’elle considérait comme une perte 
par le soufisme institutionnel de ses fondements et de ses buts. Ma 
communication a pour but d’exposer les éléments historiques et doctrinaux qui 
fondent ces critiques. 
***************************************************************************  

  خليل النحوي27  
  جامعة نواكشوط ـ موريتانيا

   
  العبودية سبيلا إلى الحرية

   
فأن تكون عبدا للخالق معناه أن تكون خلوا من كل . التصوف دعوة جفلى إلى الحرية في لبوس العبودية   

وإنما تكون مطلوبة، عندما تكون سيدة . الدنيا عند الصوفي إما طالبة أو مطلوبة. لوقاتشائبة رق للمخ
مخدومة يلھث خلفھا عبد تسترقه، تعطيه أو تتمنع عليھا، ولكنھا في كل الأحوال تسلبه حريته وتفقده 

ا ويحطم والصوفي حين يتمرد على الدني. سكينته وطمأنينته، فتستنزف قواه وتطوح به من كبد إلى كبد
أغلالھا التي تكبله، فإنه لا ينسلخ ضرورة منھا، بل ينتقل من مقام الطالب إلى مقام المطلوب، ومن مقام 
العبد إلى مقام الحر، ومن مقام الخادم إلى مقام المخدوم، فيجعل الدنيا طالبة له، خادمة مذعنة، دون أن 

انت الدنيا له بتلك المنزلة لم يكن عليه ضير أن ومتى ما ك. يكون ذلك مبتغاه، ودون أن يقع في فخ غوايتھا
بل . ولا خوف منھا البتة وھي خادمة مؤتمرة. ينال منھا، أخذا وعطاء، فإنما الخوف منھا وھي سيدة آمرة

إن العبودية الخالصة Ϳ، تمھد للعبد معارج عليھا يظھر إلى ما ھو فوق الحرية من مقامات الكرامة 
 تكون سيدا متصرفا في  أن تكون عبدا للملك معناه أن.. ون في عبوديته سيداالآدمية، فلا يبرح أن يك

وقد مارس المتصوفة الخلص الحرية بأسمى معانيھا، فكونوا أحرارا تجاه . مملكته، على قدر عبوديتك له
. ارثم كانوا ھم الأحرار تجاه كل الأغي.. نفوسھم أولا، بإبائھم أن تسترقھم أھواؤھم وغرائزھم وعوائدھم



به في مملكته،  
  .خلافة تتماھى فيھا الحدود بين العبودية الخالصة والسيادة الخالصة

****************************************************************  
   

28 Jean-Jacques Thibon  

Université Blaise-Pascal - Clermont-Ferrand - France                                         
Le bâton de Moïse: une métaphore de l’itinéraire initiatique  

   

   Plusieurs versets du Coran renvoient au bâton de Moïse, utilisé en particulier 
dans l’épisode coranique relatant la confrontation de ce dernier avec les 
magiciens de Pharaon. En apparence anecdotique, le récit recèle pourtant un 
potentiel symbolique qui n’a pas échappé à la sagacité des soufis. Ces divers 
fragments narratifs, les soufis se les sont appropriés comme représentant les 
différentes phases de l’itinéraire mystique. Dieu s’adresse à Moïse, le 
confrontant à la shari‘a. Répondant à son injonction, il jette son bâton réalisant 
ainsi le cheminement (tarîqa) qui va le conduire à découvrir la réalité ultime 
(haqiqa) de cet objet devenu serpent. Surmontant la peur panique d’une 
confrontation insolite avec la réalité cachée des choses, Moïse a été capable 
d’affronter la Haqîqa, grâce aux indications divines, similaires ici aux directives 
que le murshid adresse au disciple. La transmutation opérée par le bâton de 
Moïse, simple attribut du pâtre devenu capable de faire jaillir les sources, d’entre 
ouvrir la mer etc. n’est que le symbole visible de la transformation intérieure 
accomplie par son possesseur, les prodiges réalisés par ce bâton préfigurant les 
charismes opérés par le saint qui, arrivé au terme de la voie, devient un 
auxiliaire du Décret divin. Dans cette contribution, la confrontation de diverses 
exégèses soufis portant sur cette parabole, permettra d’appréhender la manière 
dont les soufis sont capables d’élargir l’horizon du texte coranique et d’illustrer 
les « outils » ou méthodes complémentaires du cheminement mystique, la 
spéculation (fikr) et la mémoration (dhikr ), instruments du dévoilement (kasf), 
la levée des voiles afin d’atteindre à la réalité ultime des choses. Alors se 
manifeste extérieurement les effets de cette transformation radicale de l’individu 
parvenu au terme de la Voie spirituelle. 
***************************************************************************   

  زھرة علييفا29 
   

  أكاديمية العلوم الآذرية ـ باكو ـ أذربيجان
   

    شرح جديد لأسرار الحلاج
الذي ھو موجزان " أخبار الحلاج"و " كتاب الطواسين"ًيعتمد البحث أساسا على كتابين و ھما     

ات أھل زمانه و أنصاره وجمعھا و طبعھا رواي للقصص عن حياة منصور الحلاج والتي احتفظ بھا في
فيما بعد المستشرق الفرنسي لويس ماسينيون و وضعت في أساس ھذا البحث أيضا بعض مراجع 



الذي رافقه  
تربط الباحثة . ين العديدة و إعدامه الجائرطول حياته و كذلك النظر في أسباب ملاحقته خلال السن

غوامض شخصية منصور الحلاج بموقفه في مسالة معصية إبليس و يبرر شيخ التصوف معصية إبليس 
و لكن منصور الحلاج نفسه يضع الإنسان فوق جميع  .لأمر الله تعالى لطاعة الإنسان بولائه Ϳ و حبه له

لشيخ بتحليله لتصرفات إبليس يحاول أن يدرك نفسه و يعالج من المحتمل أن ا. ىالأخر مخلوقات الله
و يقع في بنية المنظومة التصوفية لمنصور الحلاج مبدآن و ھما التوحيد  .بالتالي التناقض الذي عذبه

من ناحية يقر أن الجوھر الأصلي للتوحيد و المعرفة معروف : و يطرحھما المفكر من ناحيتين. والمعرفة
 من الناحية الأخرى يدعي أن الإنسان قادر على إدراك جوھر وحدانية الله عن طريق Ϳ تعالى وحده و

المعرفة و بقدر محتوم من الله تعالى و بالتالي أنه قادر أيضا على التقرب من إدراك عظمته و توحده 
وامض في ختام المقال يشار إلى أنه ليست مصنفات وأقوال منصور الحلاج وحدھا فقط مغطاة بغ. بالخالق

ًبل حياته بكاملھا تكتمھا الأسرار و الغوامض و تھدف إلى إقرار مبدأ واحد و ھو أن الإنسان أعلى مرتبة 
من كافة مخلوقات الخالق وأنه قادر أو يجب عليه أن يقدر على أن يحتل مكانة مرموقة تليق له بتكميله و 

  .إدراكه لنفسه
**************************************************************************  

  محمد علي آذرشب30 
   

  جامعة طھران
   

  الخطاب الإنساني للتصوف
   

ّسوف أركز في مداخلتي على الجانب الإنساني من التصوف، لأوضح أن التصوف حاجة إنسانية لازمة     ّ ّ
العربي والفارسي ثم ًلحركتھا على طريق تكاملھا المادي والمعنوي معا، مع الاستشھاد بالأدب الصوفي 

بعد ذلك أشير إلى العشق  .والموسيقى منه، لارتباطه بالتصوف في المنظومة الحضارية) الفن(أقف عند 
ًوالغزل لارتباطھما بھذه المنظومة أيضا، لأخرج بنتيجة ھي إن عالمنا الذي يعاني من الجدب الروحي 

تزكي الإنسان وتبارك العمر وترفع الكائن بحاجة إلى المشروع الحضاري الإسلامي بما فيه من مفاھيم 
ّالبشري إلى مستوى يرى فيه الجمال ويعشق ويتغزل، وعندئذ تجتمع القلوب وتھدأ النفوس وتزول الأحقاد 
والضغائن وترتفع الحواجز القومية والطائفية والإقليمية، ليجتمع البشر تحت ظلال الإنسانية ويتحركوا 

   .بدوافع الفطرة
*************************************************************************   

  مصطفى حلمي باش31 
   

  جامعة المرمرة ـ إستانبول ـ تركيا
   

  مفھوم تصوفي، تاريخ ھذا الطقس ومعانيه الرمزية: من الحضرة المولوية إلى الموالد
 أشكال الطقوس المولوية فقط ھي تؤكد المداخلة على أن الحضرة الصوفية المعروفة اليوم كشكل من   

كما تشير . التصوف نفسه إلى جانب كونھا تعكس الأطوار المختلفة التي مر بھا بالأساس قديمة قدم
  . المداخلة إلى أن الحركة الديناميكية لتاريخ التصوف تكمن في الحضرات الصوفية

****************************************************************  
  خميسي ساعد32 

   
  جامعة قسنطينة ـ الجزائر

   
  سفر الصوفية من الظاھر إلى الباطن 



   
الوقوف مع الآداب الشرعية ظاھرا فيرى : " ّ، ويعرف بأنه"علم الباطن: "يعرف التصوف عند أھله بـ   

لحكمين حكمھا من الظاھر في الباطن، وباطنا فيرى حكمھا من الباطن في الظاھر، فيحصل للمتأدب با
ومن ھنا كان مسعى الصوفية إلى تحقيق الكمال بإصابة الحق في مختلف المستويات الوجودية، ." كمال

الجمع بين الأضداد في تكامل متسق ومنسجم، من خلال : ومن مظاھر تحقق الكمال. المعرفية والقيمية
 له رقائق ممتدة إلى   د أوسطالانتقال من ثنائية تبدو ظاھريا متنافرة، إلى تثليث يجتمع فيه الضدان بح

الحد الفاصل الواصل، أوالخيال الذي له قوة إنزال المجرد في : طرفي النقيض، ھو المعبر عنه بالبرزخ
. قالب حسي والصعود بالمحسوس في معنى مجرد، ھو الوجود وھو العدم، بل إنه الكون كله، ھو العماء

ل لتحقيق فكرة الكمال والوصول إلى المطلق، ومن أبرز وبالبرزخ وما يجمعه أو ما يفرقه يتألف تثليث قاب
الإيمان والإسلام والإحسان، الشريعة والطريقة والحقيقة، واليقين بمراتبه : الأمثلة على ذلك مقامات

 ويدرك بذلك حقيقة عارفا عالماوھي درجات إذا تمكن منھا المريد صار ...علم وعين وحق: الثلاث
إن مدلول فكرة الظاھر .  حينھا بالانتقال أو السفر من الظاھر إلى الباطن كتفيالظاھر والباطن معا، فلا ي

والباطن لا يعني القول بأن للشيء مظاھر خارجية محسوسة وأخرى باطنية تحتاج إلى تعمق، فحسب، بل 
يجب تجاوز ھذا المعنى إلى معنى آخر له البعد الفلسفي الصوفي، ذي الصلة بمبحث الألوھية، ومن ثم 

فظاھر الشيء وباطنه قد يحمل معنى وجوب إدراك .  لسريان الحقيقة الإلھية في كل شيء كل المباحثب
 إدراك - وھو المعنى المستخدم من لدن الصوفية، خاصة ابن عربي-: التضاد الموجود فيه، كما قد يعني

ھرھا من مسألة الجانب الإلھي في المظھر الخارجي للشيء؛ لأن فكرة الظاھر والباطن مستمدة في جو
  .الأسماء الإلھية وجمعھا بين المتضادات، وھي الأسماء التي تتجلى في كل الموجودات

**********************************************************************   
  بوبة مجاني33

  جامعة قسنطينة ـ الجزائر
  م بين الشريعة و الحقيقة12/يالممارسة الصوفية في المغرب الأوسط في القرن السادس الھجر

تسعى ھذه الدراسة إلى الوقوف على واقع الممارسة الصوفية في المغرب الأوسط خلال القرن السادس    
الھجري، وتتجلى ھذه الممارسة في الجمع بين المعرفة الصوفية الباطنية و الانخراط في المؤسسة الدينية 

بيق شرائعھا و لإبراز الحقيقة التي ھي أصل الإيمان عن طريق للقيام بدور الحافظ للديانة الإسلامية بتط
   .القيام بالأركان أو الشريعة

****************************************************************  
34 Masatoshi Kisaichi 
Université de Sophia - Tokyo – Japon 
Qu’est-ce que la tarîqa ? – reconsidération des groupes de saints sufis de type 
non-turuqî à travers des sources historiques du Maghreb médiéval 

  
     Le terme arabe tarîqa signifie dans le sufisme la voie pour les itinéraires vers 
Dieu, la méthode spirituelle sur la voie et l’ordre sufi en tant que groupe 
organisé et institutionnalisé. Je veux traiter principalement la tarîqa dans le 
troisième sens. Quoique l’origine exacte de tarîqa soit ignorée, la région d’Iraq 
du sud était importante pour son développement. C’est particulièrement vrai de 
Bagdad et de ses environs, qui, aux 6e/12e et 7e/13e siècles face aux invasions 
mongoles et face à la chute de l’empire abbaside, était une source majeure de ce 
ferment social et doctrinal. Dans cet environnement chaotique et génératif, trois 
ordres mystiques ont vu le jour, ceux qui vont avoir une grande influence dans 
tout le monde musulman: Qadiriyya, Rifa‘iyya et Suhrawardiyya. Peut-être 
l’innovation la plus importante du monde musulman aux 6e/12e et 7e/13e siècles 



était l’ordre sufi institutionnalisé. À présent  on ne connaît pas exactement ce qui 
a causé ces ordres à s’institutionnaliser à grande étendue. En tout cas, dès le 
début du 13e siècle, les adhérents de la tarîqa Rifa‘iyya ont propagé leurs 
doctrines dans des régions loin de l’Iraq telle que la montagne du Rif au Nord du 
Maroc. Cependant malgré la présence de sufis Rifa‘is dans le Rif, aucune 
organisation appelée « al-Tarîqa al- Rifa‘iyya » ou « al-Ta’ifa al-Rifa‘iyya » 
n’est apparue dans les sources historiques maghrébines de cette période. Ceci est 
d’une importance certaine, cela indique que l’ordre sufi de type tarîqa du 
machreq se n’est pas enraciné dans le Maroc. La première raison pour cela, c’est 
peut être que les groupes organisés en forme de ta’ifa orientée vers le groupe 
ethnique se sont déjà enracinés dans la société marocaine, qui étaient centrés aux 
environs d’institutions rurales importantes: Ribat Tit-n-Fitr et Ribat Asafi. Tel 
était le cas, par exemple, avec la création de Ta’ifa al-Sanhajiyya à la dernière 
période du 12e siècle. Donc quand l’ordre sufi de type tarîqa est apparu dans la 
société marocaine, c’était l’ordre sufi qui est né à l’intérieur du maghreb: la 
Shadhiliyya. 
  
  

**************************************************************** 
  ـلاز ويـزةڤ35 

  جامعة وھران ـ الجزائر
  مثقفة أو متصوفة ـ ھل الھوية الصوفية علاقة معرفية أو وجدانية؟: يتشڤ ميرو يتري ڤ  يا دڤإيـ
كيف نتعرف عن شخص صوفي؟ ھل ھي حالة ناتجة عن غزارة علم أو نتيجة علاقة داخلية لا يكشف    

عن صفاتھا و لا يدرك وجودھا إلى المريد والمعلم؟ لقد حاولت إيفا دي فيتري ميروفيتش، عن طريق 
لذلك، و حتى تبقى وفية . مجموعة من تساؤلات و أمثلة واقعية، تحليل ھذا الموضوع وتفسير خباياه

لأصحاب العلم وحاملي ھذه الحقائق، أدلت بكل ما لديھا من معرفة، بل أكثر من ھذا عرضت مكنون ذاتھا 
 و جوھر من مشاعر وخواطر، وحتى تبقى وفية لعمق التجربة الصوفية كشفت عن شخصھا الداخلي

فھل يتبين من خلال أقوالھا و كيفية وجودھا و حتى حياتھا العادية أنھا متصوفة أم ھي مثقفة فقط . كيانھا
  أدركت ما التصوف عن طريق المطالعة وباب العلم ؟ 

**************************************************************************   
  عبد العزيز راسمال36 

  لثقافة الإسلامية ـ الجزائرمدير ا

  التربية الروحية عند الشيخ عبد الرحمن الثعالبي

الشيخ عبد الرحمن الثعالبي شخصية العاصمة و رمزھا الروحي، فھو شيخ المشايخ في التصوف، و    
ًسيدي زروق البرنسي، ھو الجعفري نسبا و أرومة، اليسري : إمام الشريعة لعلماء أجلاء منھم وادي (ً

ً◌و بركة ً موطنا و منشأ، العاصمي علما)يسر  مخطوط الأنوار  لقد استخلصنا ھذه المحاضرة من. ً
وھو يوافق ما أسميناه في محاضرتنا حقيقة : أ ـ باب في فضل العلم :المضيئة والتي لھا صلة بالعنوان

من :  الحالاتب ـ باب ما جاء في ذكر الموت وما بعده من الأبواب التي تتعرض لكل .الدنيا من الآخرة
الحشر، وطول يوم القيامة والشفاعة، والحساب، والعرض، وتطاير الصحف، والميزان والصراط وصفة 
جھنم ـ أعاذنا الله منھا ـ وصفة الجنة ونعيم أھلھا، حيث ربع الكتاب المخطوط تقريبا حول ھذا المحور، أي 

 من أربع مائة وخمس وثلاثين ثلاث وتسعون صفحة من مخطوط الأنوار المضيئة الذي يتكون أصلا
ج ـ أداء  ".أثر الموت في حياة الإنسان " صفحة وھذا يوافق الأصل الثاني في محاضرتنا الذي أسميناه 



الخشوع في الصلاة  
 التنفل، الحرص على الطاعات والمسارعة إلى وغيرھا، وذكر الأحوال الخاشعة، ما جاء في فضل

د ـ تلاوة  .الخيرات قبل الممات، وھذا يوافق العنصر الثالث من الأصول التي تقوم عليھا التربية الروحية
في : ھـ ـ الذكر بين العقل والقلب، ويتمثل في الأبواب التالية .القرآن الكريم كما جاء في باب فضل القرآن

دعاء، باب جامع الدعوات وجملة من الأذكار ونماذج من الأدعية، وما جاء من فضل الذكر، فضل ال
أما في الدر الفائق فنأخذ ما جسده الثعالبي خاصة في الدعاء و الذكر، وقد ركز على الدعاء لأنه  .التكبير

يخص أما ما . مخ العبادة من حيث فـضـله و أوقــاته، و فضل الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم
و ھي حج بيت  فضــل الذكـــر و مكانـــة الذكـــر، فإن أفضل ذكر ھو في شعيرة من أعظم الشعائر ألا

  ..الله الحرام في موقف عرفة

****************************************************************  
  سعيد جاب الخير37

  مارات العربية المتحدةللدراسات الإستراتيجية ـ الشارقة ـ الإ" الخليج"مركز 
  سلطة التأويل في التاريخ الإسلامي: جدل الشريعة والحقيقة

من ) الظاھر/ التنزيل/الشريعة(يحاول المحاضرأن يضع الخطوط التعريفية الفاصلة لغة وشرعا بين     
ا من وانطلاق. من جھة ثانية، والتطور التاريخي لھذه المصطلحات) الباطن/ التأويل/ الحقيقة(جھة و

مع كل من الفقيه والصوفي، ومن خلال نصوص وتحليلات ) الخلافة(العلاقة التاريخية للسلطة المركزية 
والحقيقة الصوفية من خلال ) الباطن(وعلاقتھا بـ) التأويل(وافية، يتطرق البحث بشكل عميق لمسألة 

 لھا والفئات المعارضة لھا ومن الحالة الصراعية التي سادت علاقات السلطة المركزية مع الفقھاء الموالين
بالمنظومة السلطوية، كذلك ) الظاھر/الشريعة(ويبين البحث أنه كما ارتبطت ثنائية . بينھا الصوفية
عند علماء ) الجرح والتعديل(ويوضح البحث كيف أن آلية . بالمعارضة) الباطن/ الحقيقة(ارتبطت ثنائية 

  .والصوفية منھم) أھل التأويل(سلطا ضد وفقھاء الظاھر، ارتبطت بالإقصاء الذي كان م
************************************************************************   

  زعيـم خنشـلاوي38 
  المركز الوطني للبحوث في عصور ما قبل التأريخ و علم الإنسان و التأريخ ـ الجزائر

  طريقة الخلوتيةالمنظومة الرحمانية في الآداب الشرعية المتعلقة بال
تتناول المداخلة تعريفا مقتضبا بقطب الجزائر و فخر القبائل المرابط الشريف سيدي محمد بن عبد     

 من إليه يرجع الفضل و الاستحقاق في استقدام ١٧١۵/١٧٩٣الرحمن القجطولي الزواوي الأزھري 
د مقامات النفوس السبعة المقابلة طريق الخلوتية إلى الديار الجزائرية و تلقين الأسماء السبعة على عد

كما تتداول بالإشارة و العبارة الآداب . للطائف السبعة المعروفة لدى متصوفة آسيا الوسطى و القوقاز
الشرعية و المراسيم المرعية في ھذا الطريق الصوفي المنتشر في ربوع الوطن و سائر بلاد الإسلام 

 إلى الاستدلال على أركان التلقين و مدارج السلوك مع شروعا من تدقيق سلسلة السند و مراتب السير
تقعيد قواعد الذكر و تعداد شرائط الخلوة و أصولھا ارتكازا على المنظومة الرحمانية في الآداب الشرعية 
المتعلقة بالطريقة الخلوتية لناشر الطريقة الجامع بين الشريعة و الحقيقة سيدي عبد الرحمن بن أحمد بن 

مش المعروف بباش تارزي الجزائري منشأ القسنطيني دارا و مدفنا التي وقف على تصحيح حمودة بن ما
م ١٩٢٣/ ھـ ١٣٤١طبعتھا و التقديم لھا العلامة الأوحد و المصلح الفرد الشيخ عبد الحميد بن باديس سنة 

و التعليقات الشافية و التي عليھا العمدة و التحقيق في تقييد أمر الطريق مع الإحالة إلى الإضافات الوافية 
التي ضمنھا نجل المصنف الأجل سيدي مصطفى باش تارزي متن المنح الربانية في بيان المنظومة 

  . الرحمانية
****************************************************************  

  خلـيا کچک39
  جامعة سلجوق ـ قونية ـ تركية

   سلطان ولد شرح خلوتي مؤذن كفوي للعارف المولوي



 صنف كتابا   .لا نعلم الكثير عن حياة المؤلف التركي مؤذن كفوي باستثناء كونه صوفيا من الخلوتية    
و الذي بقي مغمورا في الآونة الأخيرة إلى أن وفقت إلى " كتاب الحكمت في معرفت النفس"سماه 

يرافق ھذا الكتاب شروحات . نقرةالاستدلال عليه ضمن مخطوطات ملي كتبخانة أو المكتبة العمومية في آ
للشيخ " فصوص الحکم "المتون منلمولانا جلال الدين الرومي و" المثنوي و المعنوي"منقولة من أشعار 
ھذه الخصوصية قد جعلت ھذا الكتاب يتجاوز حدود الخلوتية ليشمل كافة الطرق لأن . الأكبر بن عربي

  .ق الصوفيةالمثنوي و الفصوص كتابان مقرران لدى جميع الطر
***********************************************************************   

40 Shahram Pazouki     
Teheran University 
The Revival of Sufism in Iran In Modern Times: The case of Nimatullahi 
Tariqa 
     Sufism as the heart of Islam has always been a part of the Iranian way of life 
and thought. Nevertheless, since the middle of the Safavid dynasty sufism was 
oppressed by the Ulama and weakend to the extent that many sufi sheikhs 
emigrated form Iran To India. This situation continued until 1776, when Rida 
Alishah, who was the great master of the Nimatullahi Tariqa, sent his authorized 
sheikh Masum Alishah to Iran. The revival of the sufism in Iran was left to him 
and one of his main disciples, Nour Alishah Isfahani. Through Nour Alishah's 
efforts once again a new spiritual and cultural life flourished. In this paper his 
endeavours will be dealt with.  

************************************************************************** 
  سيف الدين رفع الدينوف41 

  معھد الإمام البخاري ـ طشقند ـ أوزبكستان
  عة والطريقة العلاقة بين الشري

سوف أتناول بالشرح و التحليل مقالات و آراء مشايخ النقشبندية بخصوص العلاقة بين الشريعة 
كما سأتصفح مناھجھم في سبيل الإرشاد إلى الطرق المستقيمة . والطريقة عبر مؤلفاتھم ونصائحھم

ًكما سأعرض إلى حك◌◌مھم وآراؤھم الم. للوصول إلي قربة الحق سبحانه وتعالى َ َ عتمدة على العلم ِ
  . والتجربة لإرشاد السالكين إلى الھداية

****************************************************************  
  محمد ماجد سيد صلاح الدين 42

   دولة فلسطين–جامعة القدس العربية ـ القدس 
  مدين شعيب حارة المغاربه وصلتھا بالغوث الصوفي أبو

محاضرة عن قدوم الغوث أبي مدين إلى بيت المقدس و وقفه، والوثائق التاريخية سنتناول في ھذه ال
البلدة  المغاربه والوثائق التاريخيه الوقفية التي تثبت وقفية حارة المغاربه وموقعھا من وصلته بحارة

وعدد منازلھا  وعدد مواطنيھا. القديمة بالقدس ومن المسجد الأقصى بعامة وحائط البراق بخاصة
المغاربة والشرف وإقامة ما سمي بحارة  تاجرھا وعلاقتھا بالوقف، ثم قيام الدولة العبرية بھدم حارتيوم

سأرفق ذلك  و. الحارتين، ومصير وقف الغوث أبو مدين شعيب اليھود مكانھما، وما بقي حتى الآن من
  . ديمة وحديثةللأماكن والمباني في حارة المغاربة ق بصور للوثائق التاريخية والوقفية، وصور

   
****************************************************************  

  
 
 



  
   محمد عبد الرحمن المرعشلي43

   
   بيروت-كلية الإمام الأوزاعي للدراسات الإسلامية

   
  )نموذجاالطريقة النقشبندية (مقام التوبة عند السالكين في الطرق الصوفية وأثره في حياة الإنسان المعاصر

   
إذا كانت المقامات ھي المكاسب الحاصلة ببذل المجھود أو معناھا مقام العبد بين يدي الله عز وجل فيما 
يقام فيه من العبادات والمجاھدات، فإن مقام التوبة ھو الخطوة الأولى من بعد المحاسبة التي يجب على 

والتوبة أمر واجب . الذنوب والمعاصيالسالك أن يبدأ بھا طريق الصلاح لعمارة الأرض بالتخلص من 
ودواعي وجوبھا في كل حال، لأن الإنسان لا يخلو في جميع أحواله عن ذنب في جوارحه أو قلبه، ولا 
يخلو عن خلق من الأخلاق الذميمة، مما يجب تزكية القلب عنه، وحياة الإنسان المعاصرة اليوم محفوفة 

لسلوك أكثر من أي وقت مضى، مع فضول في الكلام والنظر بالشھوات والشبھات المؤثرة في العقيدة وا
والتوبة ھي العودة إلى الله وطاعته بعد معصية وجھالة أو ذنب، ! والمشي والطعام والشراب واللباس ؟

مقرونة بالندم على المعاصي الماضية، وھي شرط أساسي لا بد منه عند جميع الطرق الصوفية مثل 
ة والسنوسية والخلوتية والبدوية والرفاعية والنقشبندية التي لھا اليد الطولى في الطريقة الجيلانية والشاذلي

من ھنا جاء ھذا البحث ليلقي بظلاله على مقام التوبة عند السالكين، فيعرفھا لغة . تثبيت ھذا المفھوم
أھميتھا الندم والعزم والعلم، و: ًواصطلاحا، ويبين حجيتھا من القرآن والسنة وشروطھا الثلاثة وھي

ِّكما يعرف مفھوم التوبة .  كما يفصل ترتيبھا وأقسامھا وشرائطھا وأنواعھا وضرورتھا في حياة السالك،
عند أصحاب الطريقة النقشبندية، فيقرب بعيدھا ويشرح غامضھا ويتحدث عن أثرھا عند السالكين في 

وع في الذلة والذنوب وعمل الخانقاه، ويسلط الضوء على مفھوم وآثار التوبة في حياة ھؤلاء، من وق
  .بالمعاصي، إلى تحول لأفراد صالحين ذاكرين

   
****************************************************************  

   خالد محمد  44
  المركز الوطني للبحوث في عصور ما قبل التأريخ و علم الإنسان و التأريخ ـ الجزائر

     جتماعيصيرورة الممارسة في المخيال الا
   

إن الطرق الصوفية باعتبارھا الثمرة الاجتماعية للتصوف الإسلامي،الذي خضع لعدة                  

  تغيرات خلال مراحل 

المتمثل في الزوايا الطرقية،التي تشكلت مع , تطوره التاريخي، قبل أن يستقر في شكله التنظيمي الحالي

  . العصور الوسطى  امتدادمرور الزمن في مراحل لاحقة في ما بعد،على

الذي غلب عليه طابع الممارسة العملية ,  فالبذرة الأولى لھذه المؤسسة ترجع إلى الزھد الإسلامي            

وقد استمر ھذا الوضع على , من قبل ممارسيه،الذين كانوا يشكلون جماعات محدودة منعزلة عن المجتمع

 ھـ إلى ممارسة التصوف،الذي امتاز 200 في حدود سنةثم تحول,مدى القرنين الأول والثاني للھجرة

بالطابع النظري الفلسفي،الذي بدأت فيه النظريات الصوفية في الظھور والبروز،إلا أنه بقي محدود 

التي تشبه ,شكلت في القرنين الثالث والرابع للھجرة الطرق الصوفية الأولى, الانتشار في جماعات نخبوية

رية والفلسفية أكثر مما تشبه الطرق الصوفية،التي نشأت فيما بعد والتي بدأت في إلى حد ما المدارس الفك



 إن التحول الذي عرفه التصوف من ممارسة نظرية فلسفية من طرف جماعات محدودة منعزلة           

أي التحول من الممارسة النخبوية ,انخرط فيھا المجتمع بكامله,تماعيا،إلى ممارسة تطبيقية عملية منظمةاج

إلى الممارسة الجماعية،يحتم ضرورة البحث عن الكيفية التي تم بھا ھذا التحول،والظروف والملابسات 

  .التي أدت إليه

ھم نقطة الارتكاز الرئيسية التي تدور حولھا قد جعلت من, إن بروز ظاھرة الكرامة المنبثقة عن الأولياء

الممارسة الصوفية، للجماعات المنخرطة في ھذه المؤسسة، فالدور المحوري الذي لعبه ھؤلاء الأشخاص 

سواء في حياتھم أو بعد وفاتھم، قد بوأتھم مكانة مرموقة في نفوس الاتباع،مجسدة في ,المؤيدين بالكرامات

 قبلھم، والتي ساھمت في المقام الأول بربط وتمتين العلاقة بين المؤسسة القداسة التي أحيطوا بھا من

فالولاية ھي الحبل السري الذي يربط , وفيما بين الاتباع من جھة أخرى,والاتباع ـ المريدين ـ من جھة

 أو فيما بينھم، فما ھي طبيعة ھذه العلاقة؟ وما ھي العوامل التي تساعد على,الجميع، سواء مع المؤسسة

  استمراريتھا؟

   
 
 

 


	 38زعيـم خنشـلاوي 
	المركز الوطني للبحوث في عصور ما قبل التأريخ و علم الإنسان و التأريخ ـ الجزائر 
	المنظومة الرحمانية في الآداب الشرعية المتعلقة بالطريقة الخلوتية 

